

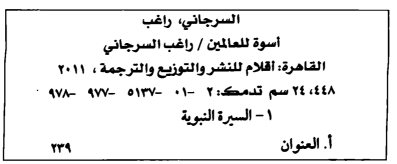


### ٢٣١٢ه - ٢٠١١م

رقم الإيداع: ٢٠١١/٩٥٣٢

دار الكتب المصرية

فهرسة أثناء النشر إعداد إدارة الشئون الفنية



مركز السلام للتجهيز الفني عبد الحميد عمر



للنشر والتوزيع والترجمة (ش.م.م)

البَيْوَةُ لِلْعَالَمُ الْمُ

الي المسترية المسترية من المسترية من مسترية من من من من من من المشار الله عن من من المسترية المسترية المسترية و المسايل المسترية بالمسترية المسترية المسترية المسترية المسترية المسترية المسترية المسترية المسترية المسترية الم ومن سيئتات أعرالنا، إنه من عده الله فلا مضل له، ومن يُضلل الله فال جاري الد.

مرام التي حافد او تدب الله فاقتعامي الأسبط مداء قاملة التابيق ورام المالة : تنظيم حاد البله طحين عن المراجع المحقق المحقق المحقق المحقق المالة المالية المحقق المراجع الم

ي راتيا سريد فقد اكرم الله الحشرية حيفا بالرسالة إلخاقة للتي بعث الله جما نشه الله شرة ويذير أن تقال تعالى: فمحك أن يتألك الأ كالجة للشامر بشرة فقط يرا المح الحد مع معها الظارات الذر وسن مرادة الجراد الى مرادة رش العواديد من حود الأدر المال العداد الإسلام يوسن تسق الديد قص عن محمد قص المحمد في العواديد من مع مالي في المنبية . الدر الذي .

من فقل جاور سرك الله عمد الله بعنهج شامل كامل لمجاة ي حلوم و من و بخلال. وينصر بالراحق وللأمان الأنه منهج وباني بخاطر الفطر والسليمة، ول بازن من مطلباتها الثورجة والحميدية، يتعامل رسول الله من مع كل الأمور التي والجت بطريقة فلمتواوي الله مطهرة أخرجية الماكنية من فنون التعاد الم ومن أدل العلاقات، فلا يلد حقيقة - أي قول أو فعل له الحمر أن يورس ركوب رغب بلغ قد المدودة، و مسل -عقيقة - أي قول أو فعل له الشري من في المواق المي يصعب فيها تصور الأ- لاق تعاصل مع ثو المول الشري من في المواق المعامل من مع المواق العار المرابة الم وبالعة - الى قدة الكرال البشري من في المواق المعاصل من الطالب والقاستين و المعارس الم معن من المواق المعاصل فيها تصور الأ- لاق و المعارس الموق الكرال البشري من في المواق المعاصل من الطالب و القاستين و المعارس الموق الكرال المشري من و كذلك في تواضيعة و قواد مع واعباد المقدوق و المعارس الموق الموقة الكرال المرب مع مالي المعاصل معارسة و الطالب و القاستين

> قال ربان الشققي (شاعر سوري) : أَنْتَ الأَمِينُ وَهَدْيُهُ

ذِكْرٌ يَطِيبُ وَيَخْـلُدُ

\_\_\_\_وة للعالمين

مقدمة

(:)

-276

إنَّ الحمد لله، نحمده ونستعين به، ونستهديه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيِّئات أعمالنا، إنه من يهده الله فلا مضلَّ له، ومن يُضلل الله فلا هادي له.

أمّا بعد؛ فقد أكرم الله البشرية جميعًا بالرسالة الخاتمة التي بعث الله بها نبيَّه ﷺ بشيرًا ونذيرًا، فقال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا<sup>(١)</sup> ﴾؛ ليخرجهم من الظلمات إلى النور، ومن عبادة العباد إلى عبادة ربِّ العباد، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها، فاستحقَّ بحقٍّ أن يكون ﷺ منقذًا للبشرية، وأسوة للعالمين.

فقد جاء رسول الله محمد ﷺ بمنهج شامل كامل للحياة يسعد من يعيش في ظلاله، وينعم بالراحة والأمان؛ لأنه منهج رباني يخاطب الفطرة السليمة، ويوازن بين متطلباتها الرُّوحية والجسدية، فتعامل رسول الله ﷺ مع كل الأمور التي واجهته بطريقة فذَّة، وبسُنَّة مطهَّرة أخرجت لنا كنوزًا هائلة من فنون التعامل، ومن آداب العلاقات، فلا يخلو – مقهَّرة أخرجت لنا كنوزًا هائلة من فنون التعامل، ومن آداب العلاقات، فلا يخلو – مقيقةً – أيُّ قول أو فعل له ﷺ من خُلقٍ كريم، وأدب رفيع، بلغ فيه الذروة، ووصل – بلا مبالغة – إلى قمة الكهال البشري، حتى في المواقف التي يصعب فيها تصوُّر الأخلاق كعامل مؤثِّرٍ، وذلك كأمور الحرب والسياسة، والتعامل مع الظالمين والفاسقين والمحاربين للمسلمين والمتربصين بهم، وكذلك في تواضعه، وقيادته، وإعطائه الحقوق لأصحابها، وفي حلّه للمشكلات، كها كان –أيضًا– نِعْمَ الأب والزوج والصاحب.. الأمر الذي نستطيع أن نفهم منه قوله ﷺ: «إِنَّها بُعِنْتُ لأُمَّمَ مَكَارَمَ الأَخلاق.

- (۱) (سبأ: ۲۸).
- (٢) الحاكم (٢٢٢١)، وقال: صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي. والبيهقي في سننه الكبرى عن أبي هريرة (٢٠٥٧١) واللفظ له، وقال الألباني: صحيح. انظر: السلسلة الصحيحة (٤٥).

|--|

فالعظمة في سيرته على لا حدود له ا.. لقد أثبت رسول الله على أن القواعد المثالية الراقية التي جاءت في كتاب الله على ما هي إلاً قواعد عملية قابلة للتطبيق، وأنها صالحة لتنظيم حياة البشر أجمعين، وأنها الدليل الواضح لمن أراد الهداية بصدق، كما كانت حياته على ترجمة صادقة لكل أمر إلهي، وقد صَدَقَت ووُفِّقت أم المؤمنين عائشة<sup>(١)</sup> على في وصف أخلاقه على عندما قالت: نُحلق نبي الله على كان القرآن<sup>(٢)</sup>، فكان كل ذلك دليل على صدق نبوته وكمال رسالته!

وكان محمد رسول الله ﷺ خير قدوة وخير مَثَل لأصحابه؛ لـذلك تعمَّق حبُّه في قلوبهم؛ حتى كان يتمنَّى أحدهم أن يفدي رسول الله ﷺ برُوحه ولا يصاب ﷺ بشوكة تؤذيه<sup>(٣)</sup>. هكذا عاش محمدٌ النبي ﷺ في وجدانهم وضهائرهم، فكان حب صحابته له دليلاً أكيدًا على صدقه، ونحن الآن ما أحوجنا إلى هديه وسنته في عالم يموج بالمشكلات المعقدة والمتنوعة!

ونحن في هذا الكتاب نقدم من الأدلة ما يؤكد نبوته على وكهال رسالته وعظمة سخصيته، وما أروع ما كتب المستشرق الفرنسي إميل درمنجم<sup>(1)</sup>: «ولا بُدَّ لكل نبي من دليل على رسالته، ولا بُدَّ له من معجزة يتحدى بها.. والقرآن هو معجزة محمد (على) الوحيدة، فأسلوبه المعجز وقوة أبحاثه لا تزال.. إلى يومنا يثيران ساكن من يتلونه، ولو لم يكونوا من الأتقياء العابدين، وكان محمد (على) يتحدَّى الإنس والجن بأن يأتوا بمثله،

- (١) هي أم المؤمنين عائشة بنت الصديق من ، زوج النبي ﷺ في الدنيا والآخرة. كانت أحب زوجاته ﷺ إلى قلبه، وكانت من علماء الصحابة، توفيت سنة ٥٨هـ. انظر: ابن حجر العسقلاني: الإصابة الترجمة (١١٤٤٩)، وابن الأثير: أسد الغابة ٦/ ١٩١.
- (٢) مسلم: كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب جامع صلاة الليل... (٧٤٦)، وأبو داود (١٣٤٢)،
   والنسائي (١٦٠١)، وأحد (٢٤٦٤٥). وزاد مسلم: يغضب لغضبه ويرضى لرضاه.
- (٣) قال زيد بن الدثنة لأبي سفيان: والله ما يسرني أني في أهلي وأن محمدًا في مكانـه الـذي هـو في يصـيبه شوكة تؤذيه. انظر: ابن هشام: السيرة النبوية ٢/ ١٧٢، وابن كثير: السيرة النبوية ٣/ ١٢٨، والصـالحي: سبل الهدى والرشاد ٦/ ١٢، ١١/ ٤٣١.
- (٤) إميل درمنجم (Emile Dermenghem): مستشرق فرنسي، عمل مديرًا لمكتبة الجزائر، من آثاره: (حياة محمد) (٩٩٥م) وهو من أدقً ما صنَّفه مستشرق عن النبي على و (٢٩٢٩م) وهو من أدقً ما صنَّفه مستشرق عن النبي على و (٢٩٠٩م)، و (عمد والسنة الإسلامية) (٩٩٥م)، و ونشر عددًا من الأبحاث في مجلات مثل: (المجلة الأفريقية)، و (حوليات معهد الدراسات الشرقية)، و (نشرة الدراسات العربية). انظر: نجيب العقيقي: المستشرقون ١٩٨١.

وكان هذا التحدي أقوم دليل لمحمد (على على صدق رسالته.. ولا ريب أن في كل آية منه، ولو أشارت إلى أدق حادثة في حياته الخاصة، تأتيه بها يهزّ الروح بأسرها من المعجزة العقلية، ولا ريب في أن هنالك ما يجب أن يبحث به عن سرّ نفوذه وعظيم نجاحه»<sup>(١)</sup>.

هـذا هـو محمـد ﷺ رسـول الله للعـالمين، الـذي قـاد الإنسـانية إلى الخـير والأمـان والطمأنينة والسكن، فهيا بنا ننطلق لنعرف العالم بـه شرقًا وغربًا، بفكرٍ واعٍ ووسيلة مبتكرة، ورغبةٍ أكيدة في هداية البشرية.

\* \* \*

-27E

٦)



هذا البحث الذي بين أيدينا يتناول موصوعًا من أهم الموضوعات التين تحتلج النها في زمائنا هذماء بل وفي كلم الأذهنة وقد تقولوا الله تعديد تقرض للكثير، حتى التشيرية والتراييت في صدرته، فاحتلجا طق بالباطلي وأصبيح الجام جو الماء وخاصة قض لم يسمع هنه بعن أنا عان أيناه الخرب والشرق،

to a sol inter the stighter the

ومن منا فإن دور مدا البت لا يستمر حل تدريف المللتان بعينا من هذا فان دور مدا البت لا يستمر حل تدريف الملليان ب موتة وإنها يتغطي ذلك إن المسلام والملا لاة مستع ماست كأسرة المللي في المانها وكراندام مستعبال تحصيص المان المان الم

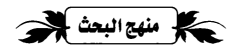
وتخذت الوشو حذلة الشروع في اعلما المبعط أن أحصى محل المواقف التي تعيلت مشتقة وإنسانيته عليه إلا أن هذا الحصر والاستقصار بيندة مشتنعة لأجاة إن لهتذ الحصر بمعلناه المدقيق يعشي - تتوييك - الحصيطة عن كل أموالف حياته ليجا لموالكول وي لجوا العن واللي آسر ثير م في سياته الحيل قد والمسلحة جلية في تكل هو الله وخط ولاته إلى

ومن تم تقد سلكوت وقارت ، بلك تست محمد مالك عارقة مباشرة بفكرة الحث، واكتفي بعض الناذج التي تعطي الطباط أكبدًا على صلغة وعظمة رسالته. وعني عن البيان أن الغرض من البحث ليس عرض سيرته على ولكن الغرض هو الوقوف على بعض جواب الفظمة في حياته، وإمراز حوابت الرحمة والتسامين وبيان الأدلة العقلية والكرية على تبوت على وربطها بالأدلة الشرعية، وتناول النبهات التارة في

سَبِيلُ رَسُولِ اللَّه زَيْنُ الْمَنَاقِب

قال نور الدين السالمي (شاعر عُماني) : وَأَيُّ طَرِيقٍ أَقْتَفِي فِي سُلُوكِهِ

أســــوة للعالمين



A-255

هذا البحث الذي بين أيدينا يتناول موضوعًا من أهمِّ الموضوعات التي نحتاج إليها في زماننا هذا، بل وفي كل الأزمنة؛ فرسولنا ﷺ قد تَعَرَّض للكثير من التشويه والتزييف في سيرته، فاختلط الحقُّ بالباطلِ، وأصبح الحليم حيرانًا، وخاصة مَنْ لم يسمع عنه من قَبْلُ من أبناء الغرب والشرق.

ومن هنا فإنَّ دور هذا البحث لا يقتصر على تعريف المسلمين بنبيَّهم ﷺ وإثبات نبوتهِ، وإنها يتخطَّى ذلك إلى نفع البشرية كلها؛ لأن سيرته ضربت كأسوة للعالمين في نقائها وكهالها.

وكنت أرجو عند الشروع في هذا البحث أن أُحصي كل المواقف التي تُثبت صدقه وإنسانيته على الأ أن هذا الحصر والاستقصاء يبدو مستحيلاً؛ إذ إن هذا الحصر بمعناه الدقيق يعني - تقريبًا - الحديثَ عن كل مواقف حياته على من أول يوم في بعثته وإلى آخر يوم في حياته على، فنبوته واضحة جلية في كل مواقفه وتعاملاته.

ومن ثم فقد سدَّدْتُ وقاربْتُ، بـأن قمتُ بجمع كـل مـا لـه علاقـة مبـاشرة بفكرة البحث، واكتفيتُ ببعض النهاذج التي تعطي انطباعًا أكيدًا على صدقه وعظمة رسالته.

وغنيٌّ عن البيان أن الغرض من البحث ليس عرض سيرته ﷺ، ولكن الغرض هو الوقوف على بعض جوانب العظمة في حياته، وإبراز جوانب الرحمة والتسامح، وبيان الأدلة العقلية والكونية على نبوته ﷺ وربطها بالأدلَّة الشرعية، وتناول الشبهات المثارة في الإعلام الغربي عن النبي محمد ﷺ.

وعلى عكس ما يكون في كثير من الأبحاث من صعوبة نتيجة قلَّة المصادر التي لها علاقة بالموضوع، فإن هذا البحث كانت صعوبته لأمر مخالف تمامًا! لقد كـان من التحديات الكبرى التي واجهتني في هذا البحث وفرة المصادر والمعلومات بشكل لافت

### 

25-0

للنظر.. فهناك المثات والآلاف من المجلدات التي كُتبت بأيدي علماء المسلمين – بل وبأيدي غير المسلمين – والتي تصف حياته على وصفًا دقيقًا، شملت كل دقيقة من دقائق حياته، وهو ما لم يحدث قبل ذلك – ولن يحدث أبدًا – مع أي شخصية أخرى غيره على .

ولأجل هذه الوفرة في الكتب والمصادر فقد جعلتُ لنفسي منهجًا في الاعتهاد على هذه المصادر، ويتلخَّص ذلك المنهج فيما يلي:

أولاً: الاعتهاد بشكل رئيسي على ما جاء في القرآن الكريم من جوانب العظمة في حياته وإثبات نبوته وصدق رسالته، والاعتهاد في شرح هذه الآيات وفهم معانيها على كتب التفسير الموثَّقة، مثل التفاسير التي كتبها الطبري، وابن كثير، والقرطبي ، رحمهم الله جميعًا، وغير ذلك من التفاسير القيِّمة حسب الحاجة.

ثانيًّا: الاعتهاد بشكل رئيسي – قدر الإمكان – على ما صحَّ من مروياتٍ في كتب السُّنَّة المعتمدة، وأوَّلها بلا جدال صحيح البخاري ثم صحيح مسلم، وبعد ذلك كتب السُُنَّة العظيمة؛ كسنن الترمذي والنسائي وأبي داود وابن ماجه والبيهقي.. وغيرهم، وكذلك كتب المسانيد وفي مقدمتها مسند أحمد بن حنبل.

ولم يكن النقل عن هذه المصادر مجرَّدًا من التوثيق والتصحيح؛ فقد حرصت على البحث عن تقييم علماء الحديث الثقات - سواء من الأقدمين أو المعاصرين - لهذه المرويات، ولم أُثْبِتْ في هذا البحث إلاَّ ما قرأت تصحيحًا له - أو قبولاً على الأقلِّ - من عالم معتبرٍ، أو محدَّثٍ ثقة.

ثالثًا: يأتي بعد كتب السُّنَّة الموثَّقة كتب المغازي والسير والدلائل والشمائل، وهي كتب كثيرة، وبها أحداث متوافرة، ولكن يعيبها أن بها الكثير من الضعيف، بل والكثير مما لا أصل له؛ ومن ثم كان حرصي في هذا البحث - قدر المستطاع - على عدم النقل عن أحد هذه الكتب إلاَّ بعد رؤية تصحيح للرواية في الكتب التي اهتمَّت بذكر صحيح السيرة، أو كتب السيرة التي حرص فيها أصحابها على نقد الروايات، وعلى تقديم الصحيح على الضعيف، بالإضافة إلى كتب السيرة التي علَّق عليها، وخرَّج مواقفها علماء الحديث المعتبرون.

رابعًا: أعرضت في هذا البحث عن كل موقف أو حديث لم أقف على تخريج له.

(1)-255

خامسًا: بعد ذكر الموقف أو الحديث كنت أُعلِّق عليه وأذكر المستفاد منه، وما أضافه لفِقْهنا عن حياة رسولنا الأكرم ﷺ، وهذا التعليق على الحديث كان أحيانًا نتيجة استنباط مني، أو رؤية خاصَّة بي، وأحيانًا أخرى كان نقلاً عن أحد العلماء الذين ألَّفوا في هذا الموضوع، وفي الحالة الأخيرة كنت أُثْبِتُ الكتاب الذي نقلت عنه هذه الرؤية.

وبعد أن قمتُ بجمع مادَّة البحث قمتُ بصياغتها في ثلاثة أبواب على النحو التالي:

في الباب الأول: تحدَّثت عن رسول الله عنى، الإنسان الذي قدَّم للبشرية جيعًا الأُسوة في كل مظاهر الحياة، وقد قسَّمت هذا الباب إلى ثلاثة فصول، كان الأول منها يصف أخلاق رسول الله عنى وكمالها، قبل نبوته وبعدها، أمَّا الفصل الثاني فقد تناولت فيه معاملاته عنى مع زوجاته وأولاده وأصحابه وجنوده، وفي الفصل الثالث والأخير ذكرت بإيجاز طرفًا من نظرته ي للحقوق؛ حقوق الإنسان والمرأة والطفل، ووصولاً إلى حقوق الحيوان؛ ليدرك الجميع مدى العظمة النبوية، والتي تميَّزت بالتعامل الراقي مع كل الوجود.

أمًا الباب الثاني فباب رئيس في البحث، وقد خصَّصته للحديث عن أدلة نبوته على المَّا الباب المَّاني مَا المَّابِ ا وهي من الكثرة بحيث يصعب حصرها، ولكنني استعنت بالله وقسَّمتُ هذا الباب المهـمَّ إلى فصول ستة:

أمَّا الفصل الأول فذكرت معجزة النبي محمد ﷺ الخالدة القرآن، والتي تثبت كل يوم أنها وحي من رب العالمين؛ حيث تناولتُ فيه - بإيجاز شديد - مظاهر الإعجاز القرآني المتنوِّحة؛ اللغوية، والبيانية، والعلمية، والتاريخية، والغيبية.

وفي الفصل الثاني ذكرت الإعجاز في كلماته ﷺ متناولاً هـذا الإعجاز من مظاهر ثلاثة؛ هي: الإعجاز الغيبي، والعلمي، والبياني.

وفي الفصل الثالث ذكرت فيه حَلَّه ﷺ لأصعب المشكلات التي واجهته ﷺ، وكيف تغلَّب عليها بتطبيق منهج الله ﷺ.

أمَّا الفصل الرابع فتحدَّثت فيه عن دليل مهمٍّ من أدلة نبوته، ألا وهو حياته ونقائها.

#### 

as I

وفي الفصل الخامس تناولت ذِكْرَه ﷺ في الكتب السابقة رغم تحريفها.

وفي الفصل السادس والأخير ذكرتُ شهادات على صدق نبوته؛ أوَّلها شهادة رب العالمين، مرورًا بشهادة المقرَّبين منه، بل وشهادة أعدائه، وانتهاءً بشهادة الواقع.

وامًا الباب الثالث فتحدَّثت فيه عن تعامل النبي مع غير المسلمين من خلال خمسة فصول؛ الفصل الأولى يحمل عنوان (النبي ﷺ والرسالات السابقة)، وفيه عرضت نظرة القرآن والرسولﷺ للرسالات السابقة.

أمَّا الفصل الثاني فتحدَّثْتُ فيه عن تعاملاته ﷺ مع غير المسلمين في حال السلم؛ سواء كان هذا التعامل في مكة، وهو ﷺ في حال الضعف، أو بعد هجرته للمدينة ورئاسته للدولة الإسلامية.

أمَّا الفصل الثالث فتحدثت فيه عن معاهداته ﷺ مع غير المسلمين سواء كانوا يهـودًا أو نصاري أو مشركين.

والفصل الرابع تحدثت فيه عن حروبه مع غير المسلمين والتي اضْطُرَّ إليها النبيﷺ اضطرارًا، ورغم ذلك فقد تُحَلَّتْ كلها بالأخلاق الكريمة من عفو وحلم، وغير ذلك.

وفي الفصل الخامس والأخير ذكرتُ أبرز الشبهات المثارة حول النبي ﷺ والردَّ عليها.

وقد أثْبَتُّ بعد الانتهاء من كتابة البحث كل المراجع والمصادر التي عُدْتُ إليها، وذلك بعد أن صنَّفتها إلى مجموعات بحسب المادَّة، وقد رتَّبت المصادر أبجديًّا على اسم المؤلف، متجاهلاً أداة التعريف «ال»؛ وذلك لتسهيل الوصول إلى المرجع المطلوب، وقد أنْبَتُ كذلك لكل مرجع الاسم الكامل له ولمؤلفه، وكذلك - قدر الإمكان - دار الطباعة والنشر، وبلدها، وسنة الطبع، ورقم الطبعة، كما حرصت على ذكر أسماء المحققين أو المترجين إن وُجدت.

هذا، وقد اجتهدتُ أن أُطَعِّمَ هذا البحث ببعض الأمور التي ترفع من قيمته، وتُثري مادَّتَه، وتُسهِّل فهمه، وتُيسِّر الطلب فيه، فزَوَّدته ببعض الخرائط والصور والأشكال البيانية، كها قمت بشرح غريب الكلمات، وكذلك ضمَّنته بعض التراجم المهمة.

كما حاولت أن أُثْري هذا البحث عن طريق إضافة مجموعة كبيرة من أقوال المستشرقين وعلماء الغرب والشرق غير المسلمين؛ ففي هذا حُجةٌ بالغةٌ على الناس أجعين، كذلك زوَّدت البحث ببعض الأبيات الشعرية التي ألَّفها شعراء مسلمون في حقِّ نبينا ٢ ٢ الغرب في حقِّ نبيِّنا ﷺ.

وفي نهاية البحث قمت بعمل عدة فهارس لتسهيل البحث عن أي معلومة، فبالإضافة إلى فهرس الموضوعات التقليدي، أضفت فهارس للآيات القرآنية، وللأحاديث النبوية، وكذلك للأعلام الذين ورد ذكرهم في البحث والصفحات التي تَرَدَّد فيها اسم هذا العلم، كما فهرست -أيضًا- للأعلام الذين تُرجم لهم، كما أضفت فهرسًا للأماكن والمدن، وفهرسًا للخرائط والصور والأشكال.

وأخيرًا، فإنني أعتذر عمَّا سقط مني سهوًا دون تعمُّدٍ من مواقف عظيمة لرسولنا الكريم ﷺ، أو من أقوال حكيمة لـه، أو من أحكام فقهية مهمة لم يخطر على بالي أن أسجِّلها؛ فإن النقص من طبيعة البشر، والكمال على إطلاقه لا يكون إلاَّ لله ﷺ.

وعزائي في القول الموفَّق للعماد الأصبهاني<sup>(١)</sup>: «إني رأيت أنه لا يكتب إنسان كتابًا في يومه إلاَّ قال في غده: لو غُيِّرَ هذا لكان أحسن، ولو زِيد كذا لكان يُستحسن، ولو قُدِّم هذا لكان أفضل، ولو تُرك هذا لكان أجمل.. وهذا من أعظم العبر، وهو دليل على استيلاء النقص على جملة البشر»<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

 (١) العماد الأصبهاني: هو العماد الأصبهاني أبو عبد الله محمد بن صفي الدين محمد، ولد بأصبهان، وتعلم ببغداد، وعمل في «ديوان الإنشاء» زمن السلطان نور الدين، ثم لحق بصلاح الدين، له تصانيف عديدة منها «خريدة القصر» و«الفتح القسي القدسي» وقد استوطن دمشق وتوفي بها سنة ٥٩٧ هـ. انظر: الذهبي: سير أعلام النبلاء ١٥/ ٢١٤.
 (٢) أبجد العلوم ١/ ٧٠.





The Roll

# 

الفصل الاول. واللك لعل خلي عليهم الفصل الثاني: معاملاته ::

الفصل الناك النبي علم والحقوق

وَأَجَلُّــهَا فِي سُنَّةٍ وَكَتَــــابِ

قال أبو تمام (شاعر إسلامي شامي): لَكَ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَعْظَمُ أُسْوَقٍ

أس\_\_\_ وة للعالمين



# الباب الأول: الرسول علي الإنسان

تسمو أخلاق النبي على سموًا لا يدانيه سموً، فكان بحقَّ إنسانًا بكل ما تحمله هذه الكلمة من معاني وظلال، فالله على يصطفي لنبوَّته ورسالاته خير البشر، وأكملهم عقلاً، وأقواهم نفسًا، وأنورهم قلبًا، وأقدرهم على تحمُّل المسئولية؛ لأنهم - صلوات الله وسلامه عليهم جميعًا - قدوة لبني البشر، ورسولنا على كان المنارة التي يهتدي بها السائرون في ظلمات الجهل، فكانت أخلاقه قمَّة سامية، ومعاملاته نبعًا صافيًا، وهذا ما سنتناوله من خلال الفصول التالية:



البساب الأول

time Well-

مع وانك لعلى خلق عظيم ال

- الا الماكل في سيرة النابي على ما تبعاً مسطيل وتصدرا : ما لكن الدام المعالمة

الإنسانية، وكن لا يكون كلاك رقد اصطفاء الله على بني أدمة وختم به أنب المة ورسله.



# وإنك لعلى خلق عظيم

المبحث الأول: كمال أخلاقه ﷺ المبحث الثاني: صدقه ﷺ المبحث الثالث: رحمته ﷺ المبحث الرابع: عدله ﷺ المبحث الخامس: كرمه ﷺ المبحث السادس: شجاعته ﷺ

منعى: شالتا معلم منها معلم منها: شالتا معلم منهم: شالتا معلم منهم المحلوم منها معلم المحلم والمحلم معلم المحلم و ولقد اليهو الكثيرون - أعداق قبل أصحاب المحلم معلمة محلم المحلم المحلم المحلم المحلم المحلم المحلم المحلم المحلم و منهم فقال موالة لقد على منه مداسم المحلم منه محلمة وسالسا تشعيلا المحلم الم

وَأَكْرَمُ خَلْقِ اللَّهِ جَـــــاهًا وَأَعْظَمُ

قال ابن معصوم المدني (شاعر أندلسي) : نَبِيُّ الْهُدَى بَحْرُ النَّدَى أَشْرَفُ الْوَرَى

الفصل الأول: وإنك لعلى خلق عظيم

إن المتأمّل في سيرة النبي ﷺ يجدها نبعًا سخيًّا، ومصدرًا ثريًّا لكل أنواع العظمة الإنسانيَّة، وكيف لا يكون كذلك وقد اصطفاه الله على بني آدم، وختم به أنبياءه ورسله، فكانت حياته أنصع حياة عرفتها الإنسانيَّة منذ نشأتها، فاستحقَّ ﷺ وصفَ الله تبارك وتعالى له بقوله: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ<sup>(1)</sup> ﴾، وكان كمال أخلاقه دليلاً على نبوَّته ﷺ؛ لذلك آمن الكثير بنُبُوَّته بعد أن شاهدوا هذه الأخلاق بأعينهم، أو قرءوا عنها بعد وفاته لذلك آمن الكثير منابوًته بعد أن شاهدوا هذه الأخلاق بأعينهم، أو قرءوا عنها بعد وفاته المعروفة، وهذا ما سوف ندركه عند تناولنا لبعضٍ من جوانب عظمته ﷺ من خلال المباحث التالية:

> المبحث الأول: كمال أخلاقه المبحث الثاني: صدقه المبحث الثالث: رحمته المبحث الرابع: عدله المبحث الخامس: كرمه المبحث السادس: شجاعته



الباب الأول: الرسول ﷺ الإنسان

المبحث الأول : **كمال أخلاقــــــــه** 

لقد كان رسول الله ﷺ أُسوة حسنة، ومثالاً يُحتذى به في كل شيء، فكانت أخلاقه مثالاً للفرد والجهاعة، ودليلاً أكيدًا على نُبُوَّته ﷺ؛ فقد استطاع بالمنهج الربَّاني الذي أُوحي إليه أن يبني أُمَّة من لا شيء، وأن يُقيم حضارة استحال على الزمان أن يجود بمثلها، هذه الحضارة بُنِيَتْ دعائمها على الأخلاق؛ لذلك قال ﷺ: «إِنَّمَا بُعِنْتُ لأُمَّمَ مَكَارِمَ الأَخْلاَقِ»<sup>(1)</sup>.

ويكفي النبي محمد على شرفًا أن الله على قد شهد له بعظمة الأخلاق فقال تعالى: (وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُق عَظِيم<sup>(٢)</sup>»، وهذه الشهادة الكبرى من الله على في حقَّ نَبِيَّه على دليل على أن أخلاقه على كانت عظيمة منذ خلقه الله على؛ ولذلك اشتهر بين قومه بالصادق الأمين، ولم يجرؤ أحد منهم على وصفه بالكذب أو الخيانة، بل افتروا وسائل أخرى لصدً الناس عنه؛ كالجنون والسحر.. وغير ذلك، ولم يكن وصف الله تعالى لنبيًه على بعظمة الأخلاق وصفًا لحاله على فقط، بل إشارة منه على أن الأخلاق الحسنة لا تجامع الجنون أو السحر أو غير ذلك مما افتروه على النبي على، وأنه كلمًا كان الإنسان أحسن خُلُقًا كان أبعد ما يكون عن الجنون<sup>(٣)</sup>.

ولقد انبهر الكثيرون – أعداؤه قبل أصحابه – بأخلاقه ﷺ، فكانت سببًا في إسلام بعضهم، فلننظر إلى ملك عُمَان المعاصر لرسول الله ﷺ وهو الجُلَنْدى<sup>(٤)</sup>؛ الذي انبهر بأخلاقه ﷺ، فقال: «والله لقد دلَّني على هذا النبيِّ الأُمِّيِّ أنه لا يأْمُرُ بخير إلاَّ كان أوَّل

- (١) الحاكم عن أبي هريرة (٤٢٢١)، وقال: صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه. ووافقه المذهبي، والبيهقي في سننه الكبرى (٢٠٥٧١)، وقال الألباني: صحيح. انظر: السلسلة الصحيحة (٤٥). (٢) (القلم: ٤).
- (٣) انظر: 'شهاب الدين الألوسي: روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني ٢٩/ ٢٩. بتصرف. (٤) الجُلُنَدَى: مَلِكُ عُمان بعث إليه رسول الله ﷺ عمرو بن العاص يدعوه إلى الإســـــــــــــــــــــــــــــــــ العسقلاني: الإصابة ١/ ٥٣٨ ترجة رقم (١٢٩٨).

آخذبه، ولا يَنْهَى عن شيء إلاَّ كـان أوَّل تـارك لـه، وأنـه يَغْلب فـلا يبطر، ويُغلب فـلا يضجر، ويفي بالعهد وينجز الموعود، وأشهد أنه نبي»<sup>(١)</sup>.

ومن عظمة أخلاقه بي أنها متكاملة ومتكافئة؛ بحيث لا يطغى جانب على جانب آخر من أخلاقه بي، فكان صبره بي مثل شجاعته، وأمانته مثل كرمه، وصدقه مثل حلمه.. وهكذا لا نجد له بي خُلُقًا في موضعه من الحياة يزيد وينقص على خُلُق آخر في موضعه، وهذا التكافؤ الخُلُقِيّ لم تعرفه الحياة الواقعية لإنسان غير محمد بي <sup>(٢)</sup>؛ لذلك قال الشاعر الألماني جوته: «بحثتُ في التاريخ عن مثل أعلى لهذا الإنسان، فوجدته في النبي العربي محمد بي <sup>(٢)</sup>.

وكان القرآن الكريم هو المنبع الرئيسي الذي استمدَّ منه رسول الله محمد على أخلاقه، فأضفى على كماله الخلقي كمالاً، وعلى جميل أدبه جمالاً، وذلك بتوجيهه لكل خير، وإرشاده لكل معروف، حتى أصبح على كأنه قرآنًا يمشي على الأرض في أفعاله وأقواله؛ لذلك قالت أُمُّ المؤمنين عائشة عصى عندما سألها سعد بن هشام بن عامر على عن حُلُق رسول الله على : ألست تقرأ القرآن؟ قلتُ: بلى. قالت: فإنَّ خُلق نبيٍّ الله على كان القرآن<sup>(1)</sup>. وفي رواية أخرى قالت عائشة عصى : «كان خلق رسول الله على القرآن. ثم قالت: تقرأ سورة المؤمنين اقرأ: هقَدْ أَفْلَحَ المُؤْمِنُونَ<sup>(0)</sup> ». حتى بلغ العشر، فقالت: هكذا كان خلق رسول الله يلي النبي على المؤمنين عائشة على المؤمنين عائشة على المؤمنين عائش عمل النبي على ال

كما كانت رؤية النبي محمد ﷺ لطبيعة الإسلام رؤية مبنيَّة على مكارم الأخلاق، وهذا ما فهمه العرب منذ بداية دعوته ﷺ إلى الإسلام، فعندما عرض محمد ﷺ نفسه – مثلًا – على وفد بني شيبان بن ثعلبة – وكان في القوم مفروق بن عمرو، والمثنى بن

- (١) القاضي عياض: الشفا ٢٤٨/١.
- (٢) محمد الصادق عرجون: محمد رسول الله ١/ ٢١١، ٢١٢.
- (٣) زغريد هونكه: شمس العرب تسطع على الغرب ص٤٦٥.
- (٤) مسلم: كتاب صـلاة المسـافرين وقصـرها، بـاب جـامع صـلاة الليـل... (٧٤٦)، وأبـو داود (١١ ٢٢). والنسائي (١٦٠١)، وأحمد (٢٤٦٤٥).
  - (٥) (المؤمنونَ: ١).

(1) - 2 - E

(٦) الحاكم (٣٤٨١) وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي.

الباب الأول: الرسول ﷺ الإنسان

705 19

حارثة، وهانئ بن قبيصة، والنعمان بن شَرِيك - فتلا عليهم رسول الله على قول الله تعالى: ﴿قُلْ تَعَالَوْا أَنَّلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلاَّ نُشْرِ كُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَلاَ تَقْتُلُوا أَوْلاَدَكُمْ مِنْ إِمْلاَقٍ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِنَّاهُمْ وَلاَ تَقْرَبُوا الفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلاَ تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ<sup>(1)</sup> ، فقال تقتُتُلُوا النَّفْسَ الَتِي حَرَّمَ اللهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ<sup>(1)</sup> ، فقال مفروق: ما هذا من كلام أهل الأرض، ولو كان من كلامهم لعرفناه. فتلا رسول الله عَن قوله تلاً: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإحْسَانِ وَإِيتَاء ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاء وَالْمُنْكَرِ وَالْبَعْي يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَرُونَ أَنْ هُ مُوالاً عُسَانِ وَإِيتَاء ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاء وَالْمُنْكَرِ وَالْبَعْي يَعِظُكُمُ لَعَلَّكُمْ عَالَهُ مَا اللهُ عَالَ مُعَال الْمُولَانِ وَالا عَنْ مَعْ عَلَى عَلْمَ مُول وَالْبَعْنِ يَعْطَلُ وَاللهُ عَنْ اللهُ عَالَ اللهُ عَنْ اللهُ إِلاً عَالَيْ عَالَ مَنْ عَلْمُ مُوالا مُعْمَى عَن الْفَحْسَاء وَالْمُنْكَرَ وَالْبَعْنِي يَعْظُكُمُ لاكَةُ مُنْ عَلَيْ اللهُ يَأْمُونُ بَائُولُ اللهُ عَالُ مُولُولَ الْحُرُولَ الْفَوالِ فَي اللهُ عَلْ عَالَ مُعَالُ مُنْ وَلا وَالْبَعْنِي يَعْظُلُونَ اللهُ عَلْ عَالَ مَالا اللهُ عَالَ مَعْلَى مَا عَلَيْكُمُ مُ عَلَي اللهُ عَالَ مُعْلَى اللهُ عَالَ مُعْلَى اللهُ عَلْسُ الْعَالَ مَنْ اللهُ عالى مَا الْحُمَانُ عَلَى اللهُ عَالَ مُعْلَى الْ

ولقد ظهر تعظيمه على للأخلاق في كثير من كلماته وأحاديثه، فها هو رسول الله محمد على يقول معلّمًا لأصحابه: «إِنَّ مِنْ أَكْمَلِ الْمُؤْمِنِينَ إِيمَانًا أَحْسَنُهُمْ خُلُقًا، وَأَلْطَفُهُمْ بِأَهْلِهِ»<sup>(٥)</sup>.

ولم تكن هذه الأخلاق مقصورة على قوم دون آخرين أو طائفة دون طائفة، بل ظهرت واضحة جلية في كل تعاملاته؛ فقد كان كثير المخالطة لأصحابه، لم يعتزل عنهم أبدًا، كان يُجالس الفقراء، ويرحم المساكين، وتسير به الأمّة في شوارع المدينة أينها شاءت، وكان يعود المرضى، ويشهد الجنائز، ويزور أصحابه في بيوتهم، ويزورونه في بيته، وهو في كل ذلك دائم الابتسامة، منبسط الأسارير، متهلِّل الوجه، وكان رحيمًا بأُمَّته تمام الرحمة، ما خُيِّر بين أمرين إلاً اختار أيسرهما ما لم يكن إثمًا، فإن كان إثمًا كان أبعدَ الناس عنه، وكان كثير العفو حتى عَمَّن ظلمه وبالغ في ظلمه.

- (١) (الأنعام: ١٥١).
  - (٢) (النحل: ٩٠).
- (٣) أَفِكَ قُوْم كُلَّبُوك: أي صُرفوا عن الحق ومُنعوا منه. انظر: ابن الأثير: النهايـة في غريـب الحـديث والأثـر ١٣٦/١، وابن منظور: لسان العرب، مادَّة أفك ١٠/ ٣٩٠.
- (٤) انظر: البيهقي: دلائل النبوة (٦٩٥)، وابن الأثير: أسد الغابة ٥/ ٢٦٤، وأبو نعيم الأصبهاني: معرفة الصحابة ٥/ ٢٦٤٢، وابن كثير: السيرة النبوية ٢/ ١٦٧، والسهيلي: الروض الأنف ٤/ ٣٧، وابن سيد الناس: عيون الأثر ٢/ ٢٠٣، ٢٠٣.
- (٥) الترمذي عن عائشة عنه (٢٦١٢)، وقال الترمذي: هذا حديث صحيح. وأحمد (٢٤٢٥، ٢٤٢٢١)،
   وقال شعيب الأرناءوط: حديث صحيح لغيره.

\_وة للعالمين أســـــ

()-235 كما كانت أخلاقه على الله عظيمة في بيته، وفي تعامله مع غير المسلمين في مجتمعه، بل وتميز -أيضًا- على المعاملة أعدائه ومبغضيه بكل رفق وأناة، وقد شهد بحسن خلقه أبو سفيان قبل أن يُسلم وهو زعيم المشركين، فقال عند إسلامه: «والله إنك لكريم، ولقد حاربتك فنعم محاربي كنت، ثم سالمتك فنعم المسالم أنت، فجزاك الله خيرًا»<sup>(1)</sup>.

وبعدُ، فإننا لن نستطيع أن نستقصي أخلاق الرسول على في صفحات قليلة، فقد كانت أخلاق رسول الله عظٍّ محطٍّ إعجاب كثير من المسلمين وغير المسلمين، فها هو ذا المستشرق البريطاني وليم موير<sup>(٢)</sup> (١٨١٩–١٩٠٥م)، يصف حياته على قائلاً: «كانت السهولة صورة من حياته كلها، وكان الذوق والأدب من أظهر صفاته في معاملته لأقلِّ تابعيه، فالتواضع، والشفقة، والصبر، والإيثار، والجُود صفات ملازمة لشخصه، وجالبة لمحبَّة جميع مَنْ حوله، فلم يُعرَف عنه أنه رفض دعوة أقلُّ الناس شأنًا، ولا هديةً مهما صغرت، وما كان يتعالى ويبرز في مجلسه، ولا شعر أحد عنده أنه لا يختصُّه بإقبال وإن كان حقيرًا، وكان إذا لقي مَنْ يفرح بنجاحٍ أصابه أمسك يده وشاركه سروره، وكان مع المصاب والحزين شريكًا شديدَ العطف، حَسَنَ المواساة، وكمان في أوقات المعسر يقتسم قُوتَهُ مع الناس، وهو دائم الاشتغال والتفكير في راحةِ مَنْ حوله وهناءتهم» (<sup>'''</sup>).

هذا هو رسولنا ﷺ الذي نفخر به، وتفخر معنا البشريَّة كلها؛ فقد كـان حقًّا خُلُقه القرآن.

### \* \* \*

- (١) أبو نعيم الأصبهاني: معرفة الصحابة ٣/ ١٥٠٩.
- (٢) السّير وليم موير (William Muir): مؤرِّخ ومستشرق إنجليزي، وكمان يبحث في الإسلام ويمدرس أخـلاق نـبي الإسـلام منـذ بدايـة وجـوده في الهنـد عـام ١٨٣٧م، ودرس الحقـوق في جـامعتي أدنـبره وجلاسجو، ووصل إلى منصبٍ رئيس جامعة أدنبره، وتُوُفِّيَ عام ١٩٠٥م. (٣) انظر: وليم موير: حياة محمد نقلًا عن سعيد حوى: الرسول ص١٤٧.



المبحث الثاني : صدقــــــه ﷺ

الصدق من أعظم الأخلاق التي يتَّصف بها إنسان؛ لذا كان محَّّل عناية القرآن؛ فقال تعالى موجِّهًا نداءه لكل مَنْ آمن بـه ربَّا: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ<sup>(1)</sup>﴾؛ للدلالة على أن المجتمع المسلم يجب أن يتَّصف بهذه الصفة الرائعة صفةَ الصدقِ؛ لأنها مفتاحُ كلِّ خيرٍ.

وكان رسول الله ﷺ مثالاً قدوة في هذه الصفة؛ فقَبْل بعثته لُقِّب من قِبَل قريش بالصادق الأمين؛ فقد كانوا يستودعونه حوائجهم، ويأتمنونه على أشيائهم وأسرارهم، وحينها بُعِث ﷺ وأظهر له بنو جلدته وعشيرته العداوة والبغض والكره والحرب؛ ظلَّ ﷺ على حُسْنِ خُلُقه، وظهر ذلك في ردَّ الأمانات إلى قوم جعلوا أنفسهم أعدى أعدائه<sup>(٢)</sup>.

وعندما أمره الله تكلّ بإنذار عشيرته الأقربين صعِد على جبل الصفا، وقال: «أَرَأَيْتَكُمْ لَوْ أَخْبَرْتُكُمْ أَنَّ خَيْلاً بِالْوَادِي تُرِيدُ أَنْ تُغِيرَ عَلَيْكُمْ، أَكُنْتُمْ مُصَدِّقِيَّ؟» قَالُوا: نَعَمْ، مَا جَرَّبْنَا عَلَيْكَ إِلاَّ صِدْقًا...<sup>(٣)</sup>.

كما شهد بصدقه أكثر الناس عداء له وهو النضر بن الحارث الذي قام خطيبًا في سادة قريش قائلاً لهم: «يا معشر قريش، إنه والله قد نَزَلَ بكم أمرٌ ما أَتَيْتُم له بحيلةٍ بَعْدُ، قد كان محمدٌ فيكم غلامًا حدثًا<sup>(٤)</sup>، أرضاكم فيكم، وأصدقكم حديثًا، وأعظمكم أمانةً، حتى إذا رأيتم في صُدْغَيْهِ الشيب وجاءكم بها جاءكم به، قلتم: ساحر. لا والله ما هو بساحر؛ لقد

- (١) (التوبة: ١١٩).
- (٢) البيهقي: السنن الكبرى (١٢٤٧٧)، وابن كثير: البداية والنهاية ٣/ ٢١٨، ٢١٩، والطبري: تـاريخ الأمم والملوك ١/ ٥٦٩.
- (٣) البخاري عن عبد الله بن عباس: كتاب التفسير ، تفسير سورة الشعراء (٤٧٧٠)، ومسلم: كتاب الإيهان، باب في قوله تعالى: ﴿وَأَنْذِرْ عَنِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ [الشعراء: ١٤٢] (٥٠٨).
- ٤) غلامًا حدثًا: أي فَتِيُّ السِّنِّ، ورجلٌ حَدَثٌ أي شابٌ، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة حدث ١٣١ / ٢

رأينا السَّحَرَة ونَفْثَهُم وعقدهم، وقلتم: كاهن. لا والله ما هو بكاهن؛ قد رأينا الكهنة وتَخَالجُهم، وسمعنا سجعهم، وقلتم: شاعر. لا والله ما هو بشاعر؛ قد رأينا الشعر، وسمعنا أصنافه كلها؛ هزجه ورجزه، وقلتم: مجنون. لا والله ما هو بمجنون... فانظروا في شأنكم فإنه والله لقد نزل بكم أمرٌ عظيمٌ»<sup>(۱)</sup>.

وأكبر من هذا كله شهادة رب العالمين على صدقه ﷺ فقال تعالى: ﴿وَالَّذِي جَاءَ بِالصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ أُولَئِكَ هُمُ الْمَتَّقُونَ<sup>(٢)</sup>﴾، والذي جاء بالصدق هو نبينا محمد ﷺ، والذي شهد لما جاء به هو الله ﷺ في قرآنه المنزَّل من فوق سبع سهاوات، ويقول ابن عاشور معلقًا على هذه الآية: «الذي جاء بالصدق هو محمد رسول الله ﷺ، والصدق هو القرآن»<sup>(٣)</sup>.

وكان رسول الله ﷺ دائمًا ما يحتُّ المسلمين على الصدق في أقوالهم وأفعالهم فيقول وكان رسول الله ﷺ دائمًا ما يحتُّ المسلمين على الصدق في أقوالهم وأفعالهم فيقول الرَّجُلُ يَصْدُقُ وَيَتَحَرَّى الصِّدْقَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ الله صِذَّيقًا، وَإِيَّاكُمْ وَالْكَذِبَ؛ فَإِنَّ الْكَذِبَ يَهْدِي إِلَى الْفُجُورِ، وَإِنَّ الْفُجُورَ يَهْدِي إِلَى النَّارِ، وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَكْذِبُ وَيَتَحَرَّى الْكَذِبَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ الله كَذَّابًا»<sup>(1)</sup>.

بل ويُوَجِّه رسول الله ﷺ خطابه للمسلين قرائلاً لهم: «اضْمَنُوا لِي سِتًّا مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَضْمَنْ لَكُمُ الجَنَّةَ؛ اصْدُقُوا إِذَا حَدَّثْتُمْ، وَأَوْفُوا إِذَا وَعَدْتُمْ، وَأَدُّوا إِذَا اوْتَمِنْتُم، وَاحْفَظُوا فُرُوجَكُمْ، وَخُضُّوا أَبْصَارَكُمْ، وَكُفُّوا أَيْدِيَكُمْ»<sup>(٥)</sup>.

ومن عظمة رسول الله على التربوية ما تركه في نفوس أحفاده والمسلمين من حُبٍّ

- (١) ابن هشام: السيرة النبوية ١/٢٩٩، ٣٠٠، والسهيلي: الروض الأنف ٣/ ٦٨، وابن سيد النـاس: عيـون الأثر ٢/ ٤٢٧.
  - (۲) (الزمر: ۳۳).

(I) JA

- (٣) ابن عاشور: التحرير والتنوير ٢٤/٨٦.
- (٤) مسلم عن عبد الله بن مسعود: كتاب البر والصلة والأداب، باب قبع الكذب وحسن الصدق وفضله
   (٢٦٠٧)، وأبو داود (٤٩٨٩)، والترمذي (١٩٧١)، وابن ماجه (٣٨٤٩).
- (٥) أحمد بن حنبل عن عبادة بن الصامت: باقي مسند الأنصار، حديث عبادة بـن الصـامت (٢٢٨٩)، وقال شعيب الأرناءوط: حسن لغيره وهذا إسناد رجاله ثقات. وابن حبان (٢٧١)، والحاكم (٨٠٦٦)، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. وقال الألباني: حسن. انظر: صحيح الجامع (١٠١٨).

الباب الأول: الرسول ﷺ الإنسان

to TT

الصدق، وأكبر دليل على ذلك ما رواه أبو الحوارء السعدي حيث قال: قلتُ للحسن بن علي الله : ما حفظت من رسول الله على ؟ قال: حفظت من رسول الله على الله الله على ما يَرِيبُكَ إِلَى مَا لا يَرِيبُكَ؛ فَإِنَّ الصِّدْقَ طُمَأْنِينَةٌ، وَإِنَّ الْكَذِبَ رِيبَةٌ (<sup>(۱)</sup>.

ولم ينشأ هذا الحبُّ من فراغ، ولكن النبي ﷺ كان مُتَّصِفًا بهذه الصفة في كل أفعاله وأقواله؛ حتى في وقت المرح والفكاهة التي يظنُّ البعض أن الكذب فيها مباح، فعن أنس بن مالك ۞ أن رجلاً أتى النبي ﷺ فاستحمله، فقال رسول الله ﷺ: «إِنَّا حَامِلُوكَ عَلَى وَلَدِ نَاقَةٍ» . قال: يا رسول الله، ما أصنع بولد ناقة؟ فقال رسول الله ﷺ: «وَهَلْ تَلِدُ الإِبِلَ إِلاَّ النُّوقُ؟!»<sup>(٢)</sup>. فكانت هذه الفكاهة من النبي ﷺ مع رجل من عامَّة المسلمين من باب تقارب النفوس، وزيادة المحبة، ولكنه ﷺ لم يستعمل فيها إلاَّ الصدق.

وكذلك كان حاله ﷺ في وقت الحرب، الذي أجاز فيها النبي ﷺ الكذب على الأعداء اتِّقاءً لشرِّهم ودفعًا لضررهم<sup>(٣)</sup>، ولكنه ﷺ لم يقل –أيضًا– إلاَّ صدقًا، ولننظر إلى موقفه قُبيل غزوة بدر، التي خرجت فيها قريش لتستأصل المسلمين، فخرج ﷺ ومعه أبو بكر الصديق ۞؛ ليتعرَّفًا أخبار قريش فوقفا على شيخ من العرب، فسأله ﷺ عن قريشٍ، وعن محمدٍ وأصحابه، وما بلغه عنهم، فقال الشيخ: لا أخبركما حتى تخبراني ممن أنتها؟ فقال رسول الله ﷺ: «إذَا أَخْبَرْتَنَا أَخْبَرْنَاكَ» . قال: أذاك بذاك؟ قال: «نَعَمْ». قال الشيخ: فإنه بلغني أن محمدًا وأصحابه خرجوا يوم كذا وكذا، فإن كان صدق الذي أخبرني، فهم اليوم بمكان كذا وكذا - للمكان الذي به رسول الله ﷺ – وبلغني أن قريشًا خرجوا يوم كذا وكذا، فإن كان الذي أخبرني صدقني فهم اليوم بمكان كذا وكذا، فإن مان الذي في من الذي في وريشٌ. فليًا فرغ من خبره قال: من أنتها؟ فقال رسول الله ﷺ: «نَحْنُ مِنْ مَاءٍ». ثم انصرف

- (١) الترمذي: كتاب صفة القيامة (٢٥١٨)، وقال: هذا حديث حسن صحيح. وأحمد (١٧٢٣)، وقال شعيب
   الأرناءوط: إسـناده صـحيح، والنسـائي (٧٢٧٥)، وأبـو يعلـي (٦٧٦٢)، والحـاكم (٢٠٤٦)، وقـال
   الألباني: صحيح. إنظر صحيح الجامع (٣٣٧٨).
- (٢) أبو داود: كتاب آلأدب، باب ما جاء في المزاح (٤٩٩٨)، وأحمد (١٣٨٤٤)، وقبال شعيب الأرناءوط: إسناده صحيح رجاله ثقات رجال الشيخين... وأبو يعلى (٣٧٧٦)، وقال حسين سليم أسد: رجاله رجال الصحيح.
  - (٣) ما يباح من الكَذب، انظر: النووي: رياض الصالحين ص٥٦٥، ٥٦٦.

وة للعالمين اس

(1) 255

عنه، قال يقول الشيخ: ما من ماءٍ؛ أمن ماء العراق؟ (١).

وما أجمل أن نختم مبحثنا هذا بقصة رسول الله على على عنه عوازن الذي عَلَّمَه فيه قيمة الصدق في أول يوم لهم في الإسلام، فقال له على الحَبَّ الحَدِيثِ إِلَى أَصْدَقُهُ...»<sup>(٢)</sup>.

هكذا كانت حياته على حياة يملؤها الصدق في كل شيء، وهذا ما دعا كارليل إلى أن يقول: «... هل رأيتم قط أن رجلاً كاذبًا يستطيع أن يوجد دِينًا عجبًا؟ إنه لا يقدر أن يبني بيتًا من الطوب! فهو إذا لم يكن عليمًا بخصائص الجير والجصَّ والتراب وما شاكل ذلك، فما ذلك الذي يبنيه ببيت؛ وإنها هو تلُّ من الأنقاض وكثيب من أخلاط الموادً، وليس جديرًا أن يبقى على دعائمه اثني عشر قرنًا يسكنه مائتا مليون من الأنفس<sup>(٣)</sup>، ولكنه جدير أن تنهار أركانه فينهدم فكأنه لم يكن، وإني لأعلم أن على المرء أن يسير في جمع أموره طبق قوانين الطبيعة وإلا أبت أن تجيب طلبته. كذبٌ ما يذيعه أولئك الكفار، وإن زخرفوه حتى تخيَّلُوه حقًّا... ومحنةٌ أن ينخدع الناسُ شعوبًا وأممًا بهذه الأضاليل...»<sup>(3)</sup>

\* \* \*

- ابن كثير: السيرة النبوية ٢/٣٩٦، وابن هشام: السيرة النبوية ١/ ٦١٥، والسهيلي: الروض الأنف ٥/ ٧٣، وابن سيد الناس: عيون الأثر ١/ ٣٢٩.
- (٢) البخاري عن مروان بن الحكم والمسور بن مخرمة: كتاب الوكالة، باب إذا وهب شيئا لوكيل أو شفيع قوم جاز (٢٣٠٧)، وأبو داود (٢٦٩٣)، وأحمد (١٨٩٣٤).
- (٣) هذا التعداد الذي ذكره كارليل كان وقت إصداره لكتابه (الأبطال)، أمـا الآن عـام ٢٠٠٨م فقـد تجـاوز عدد المسلمين في العالم ٣, ١ مليار نسمة. انظر: جريدة الشرق الأوسط:

.www.asharqalawsat.com

(٤) كارليل: الأبطال ص٤٣.



الباب الأول: الرسول ﷺ الإنسان

## المبحث الثالث:

## رحمتــــه ﷺ

إن الرحمة صفة من صفات الله تبارك وتعالى، ومن عظيم رحمته تله أنه أرسل محمدًا عليه رحمة للبشريَّة كلها؛ لإخراج الناس من الظلمات إلى النور، وهو ما أخبر به تعالى بقوله: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلا رَحْمَةً لِلْعَالَيِنَ<sup>(١)</sup> .

ولذلك كان رسول الله ﷺ كثيرًا ما يقول: «يَما أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّمَا أَنَا رَحْمَةُ مُهْدَاةً»<sup>(٢)</sup>. فكانت رحته ﷺ عامَّة للناس جميعًا، وخاصَّة كذلك لأُمَّته، ولننظر إلى حديثه ﷺ الذي قال فيه: «إِنَّهَا مَثْلِي وَمَثْلُ النَّاسِ كَمَثَلِ رَجُلِ اسْتَوْقَدَ نَارًا، فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ جَعَلَ الْفَرَاشُ وَهَذِهِ الدَّوَاتُ الَّتِي تَقَعُ فِي النَّارِ يَقَعَنَ فِيهَا، فَجَعَلَ يَنْزِعُهُنَّ وَيَغْلِبْنَهُ، فَيَقْتَحِمْنَ فِيهَا، فَأَنَا آخُذُ بِحُجَزِكُمْ<sup>(٣)</sup> عَنِ النَّارِ وَأَنْنُمْ تَقَحَّمُونَ<sup>(٤)</sup> فِيهَا»<sup>(٥)</sup>. فهذه رحمة غير مسبوقة، لا يماثلها أو يقترب منها رحمة في العالم.

ولقد شملت رحمته على الكبار والصغار، والرجال والنساء، والقريب والبعيد، بل الصديق والعدوَّ، كما أنها كذلك ليست محدودة بمكان أو زمان، وإنما هي لكل العالمين منذ بعثته على إلى يوم الدين؛ لذلك نجده على يُعَلِّم أُمَّته خُلُق الرحمة قائلاً: «إِنَّمَا يَرْحَمُ اللهُ مِنْ

- (١) (الأنبياء: ١٠٧).
- (٢) الدارمي: المقدمة، باب كيف كان أول شأن النبي ﷺ (١٥)، وقال سليم أسد: إسناده صحيح. والحاكم (١٠٠) وقال: هذا حديث صحيح على شرطهما..، والطبرانمي: المعجم الكبير (٥)، وقمال الألباني: صحيح. انظر: صحيح الجامع (٢٣٤٥).
- (٣) بحجزكم: جمع حجزة، وهي مُعقد الإزار، ومن السراويل موضع التكة، والمراد أنه يمنعهم من الوقـوع في المعاصي التي تكون سببا لولوج النار. انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ٣١٨/١١.
- (٤) يقحمون: الأصل تتقحمون، فَحُذفت إحدى التاءين، والقحم هو الإقدام والوقوع في الأمور الشاقة من غير تثبت، ويطلق على رمي الشيء بغتة، واقتحم الدار هجم عليها. المصدر السابق.
- (٥) البخاري: كتاب الرقائق، باب الأنتهاء عن المعاصي (٦٤٨٣)، ومسلم: كتاب الفضائل، باب شفقته على أمته... (٦٠٩٥).

مجتوع (1) عِبَادِهِ الرُّحَمَاءَ» (1).

فالرحة التي ظهرت في كل أقوال وأعمال رسول الله على لم تكن رحة مُتكلَّفة، تَحْدُث في بعض المواقف من قبيل التجمُّل أو الاصطناع، إنها كانت رحمة طبيعيَّة تلقائيَّة مُشاهَدة في كل الأحوال، برغم اختلاف الظروف وتعدُّد المناسبات، حتى إن هذه الرحمة غلبت على كل أخلاقه فصارت أبرزها، وليس هذا عجيبًا؛ فإن المتدبَّر في القرآن الكريم يجد أن أبرز الصفات الأخلاقية التي وردت فيه كان خلق الرحمة (شكل رقم ١).

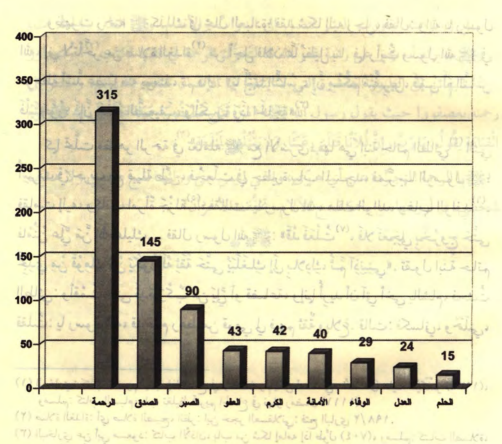
فلننظر إلى رحمته بكبار السنِّ والأطفال؛ فعن رسول الله ﷺ أنه قال: «لَيْسَ مِنَّا مَنْ لَمْ يَرْحَمْ صَغِيرَنَا، وَيُوَقِّرْ كَبِيرَنَا»<sup>(٢)</sup>. فما أعظم هذا المجتمع الذي ربَّاه النبي ليتراحم الجميع فيما بينهم امتثالاً لأقواله ﷺ!

ونجده بي راموقًا رحيمًا بالمخطئين، الذين جاءوا ليعترفوا بذنوبهم، فقد لا يستطيع أحدهم أن يرفع عن نفسه حرج الذنب، فيأتي لرسول الله بي لعلَّه يرفع عنه ما أسرفه على نفسه، وسيرته مليئة بالشواهد الدالَّة على ذلك، ومن أمثلة ذلك ما يرويه أبو هريرة ا فيقول: بينها نحن جلوسٌ عند النبي بي إذ جاءه رجل فقال: يا رسول الله هلكتُ. قالَ: هما لَكَ؟ » قال: وقعتُ على امرأتي وأنا صائمٌ. فقال رسول الله بي: «هَلْ تَجِدُ رَقَبَةً تُعْتِقُهَا؟ » قال: لا. قال: «فَهَلْ تَسْتَطِيعُ أَنْ تَصُومَ شَهْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنَ؟ » قال: لا فقال: لا فقال: الله تَجَدُ إِطْعَامَ سِتِّينَ مِسْكِينًا؟ » قال: لا. قال: فمكث النَّبيُ بي فينا نحن على ذلك أَتِي النبيُ بي يُورَق<sup>(٢)</sup> فيها تمر، قال: المَّا يُقال: أنا. قال: المُن مُقال المُوالي فقال الرَّجل: أعلى أفقر منَّي يا رسول الله؟ فوالله ما بين لابَتَهُها<sup>(٤)</sup> – يُرِيدُ الْحَرَّيَّيْنِ – أهل بيت

- (١) البخاري عن أسامة بن زيد: كتاب الجنـائز، بـاب قـول الـنبي ﷺ: «يُعَـدَّبُ المَيـتُ يـبَعْضِ بُكَـاءِ أَهْلِـمِ». (١٢٨٤)، ومسلم: كتاب الجنائز، باب البكاء على الميت (٩٢٣).
- (٢) الترمذي عن أنس بن مالك: كتاب البر والصلة، باب رحمة الصبيان (١٩١٩)، وأحمد (٦٧٣٣) وقمال شعيب الأرناءوط: صحيح. والحاكم (٢٠٩)، والبخاري في الأدب المفرد (٣٥٨)، والطبراني في الكبير (٢٧٣)، وأبو يعلى (٢٤٤)، وقال الألباني: صحيح. انظر: صحيح الجامع (٥٤٤٥).
   (٣) العُرَق: المكتل والجراب والوعاء المنسوج من الخوص، انظر: ابن منظور: لسمان العرب، ممادة عمرق
- (٣) العُرَق: المكتل والجراب والوعاء المنسوج من الخوص، انظـر: ابـن منظـور: لسـان العـرب، مـادة عـرق ٢٤٠/١٠.
- (٤) لابتيها: مثنى لابَّة، وهي الأرض التي بها حجارة سُودٌ، والرجل يقصد المدينة المنورة. انظر: ابن منظـور: لسان العرب، مادة لوب ١/ ٧٤٥.



صدقة أكاه، وقال له: خد هذا التمر وكفر به عن ذنبك.



alle in the fighting ellical relation of the person by lideral will be the the liter

شكل رقم (١) الأخلاق في القرآن الكريم

(٦) غاب الراقد: تعني بهم أخاط عديك وكلفت القير في أفتي تعليما بالحاصة فالاتفر طري قورات

أفقر من أهل بيتي. فضحك النبيُّ ﷺ حتَّى بَدَتْ أَنْيَابُهُ، ثمَّ قال: «أَطْعِمْهُ أَهْلَكَ»<sup>(1)</sup>. فها أرحم هذا التعامل من رسول الله ﷺ! فقد ظلَّ ﷺ يُعَدِّ دعليه وسائل الكفَّارة بلا انفعال أو غضب، بل قابل الأمر بالابتسامة التي تعطي المخطئ نوعًا من الاطمئنان النفسي، وعندما أبدى الرجل عجزه عن فعل أيِّ منها لم ينزعج رسول الله ﷺ؛ بل جاء له بتمر صدقة أتاه، وقال له: خذ هذا التمر وكفِّر به عن ذنبك.

وظهرت رحمته على كذلك في مجال العبادة؛ فقد شكا إليه رجل، فقال: والله يا رسول الله، إني لأتأخَّر عن صلاة الغداة<sup>(٢)</sup> من أجل فلان ممَّا يُطيل بنا. فها رأيتُ رسول الله على في موعظة أشدَّ غضبًا منه يومنذ، ثم قال: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ مِنْكُمْ مُنَفِّرِينَ، فَمَنْ أَمَّ النَّاسَ فَلْيَتَجَوَّزْ؛ فَإِنَّ خَلْفَهُ الضَّعِيفَ، وَالْكَبِيرَ، وَذَا الحَاجَةِ»<sup>(٣)</sup>.

كما تجلَّت مظاهر الرحمة في تعامله ﷺ مع الأسرى؛ فها هي ابنة حاتم الطائي<sup>(١)</sup> التي أُسِرت في حرب مع قبيلة طيِّئ، فجُعِلَت في حظيرة بباب المسجد، فمرَّ بها الرسول ﷺ؛ فقامت إليه، وكانت امرأة جَزْلة<sup>(٥)</sup>؛ فقالت: يا رسول الله، هلك الوالد، وغاب الوافد<sup>(١)</sup>، فامْنُنْ علَيَّ مَنَّ الله عليك... فقال رسول الله ﷺ: «قَدْ فَعَلْتُ<sup>(٧)</sup>، فَلا تَعْجَلِي بِخُرُوج حَنَّى فامْنُنْ علَيَّ مَنَ الله عليك... فقال رسول الله ﷺ: «قَدْ فَعَلْتُ<sup>(١)</sup>، فَلا تَعْجَلِي بِخُرُوج حَنَّى تَجَدِي مِنْ قَوْمِكِ مَنْ يَكُونُ لَهُ ثِقَةً حَتَّى يُبَلِّغَكِ إلَى بِلادِكِ، ثُمَّ آذِنِينِي». تقول ابنة حاتم الطائي: وأقمْتُ حتى قَدِمَ رَكْبٌ من يَلِيَّ أو قضاعة، وإنها أُرِيد أن آتي أخي بالشام، فجئتُ فقلتُ: يا رسول الله، قد قدم رهط من قومي لي فيهم ثقةٌ وبلاغ. قالت: فكساني، وحَمَلَني،

- (۱) البخاري: كتاب الصوم، باب إذا جامع في رمضان ولم يكن لـه شيء فتُصُـدَّقَ عليه فليُكَفُر (۱۹۳٦)،
   ومسلم: كتاب الصيام، باب تغليظ تحريم الجماع في نهار رمضان (۱۱۱۱).
- (٢) صلاة الغداة: أي صلاة الصبح، انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ٢/ ١٩٨. (٣) البخاري عن أبي مسعود: كتاب الأذان، باب من شكا إمامه إذا طوَّل (٢٠٤)، ومسلم: كتـاب الصـلاة، باب أمر الأثمة بتخفيف الصلاة في تمام (٤٦٦).
- (٤) سَفَانة بنت حاتم الطائي: والدها جواد العرب المشهور حاتم الطائي. انظر: ابـن الأثـير: أسـد الغابـة ٦/٦ ١٤٦، وابن حجر العسقلاني: الإصابة ترجمة رقم (١١٢٩١).

(٥) امرأة جزلة: أي عاقلة، انظر: ابنٍ منظور: لسان العرب، مادة جزل ١١/ ١٠٩.

(٦) غاب الوافد: تعني به أخاها عديًّا، وكان من المفترض أن يَفِدَ عليها بالخدمة؛ فلا هو حمى قومه، ولا هو رعاها، ولا هو جاء إلى الرسول ﷺ ليفكَّ أسرها، أو هو من غاب الوافدان أي هَرِمَتْ، والوافدان هما الناشزان من الخدين. أنظر: ابن منظور: لسان العرب، مادًّة وفد ٣/ ٤٦٤. 79 (1)

الباب الأول: الرسول ﷺ الإنسان

وأعطاني نفقة، فخرجتُ معهم حتى قَدِمْتُ الشام (١).

وهنا وقفة مع هذا الموقف العظيم؛ نرى فيه بوضوح هذا التعامل الإنساني الرحيم من رسول الله على مع هذه الأسيرة؛ حيث لم يَرْضَ الرسول الكريم على أن تخرج منفردة وحيدة، بل طلب منها ألاً تتعجَّل بالخروج حتى تجد من قومها مَنْ يكون ثقة فتسير معه.

بل إن رحمته تجاوزت البشر لتصل إلى الدوابِّ والأنعام، وإلى الطير والحشرات، فنرى في سيرته أنه يخبر عن زانية غفر الله لها لتَحرُّك الرحمة في قلبها لكلب<sup>(٢)</sup>! وتتجاوز رحمته البهائم إلى الطيور الصغيرة التي لا ينتفع بها الإنسان كنفعه بالبهائم، ولننظر إلى رحمته بعصفور! حيث يقول رسول الله ﷺ: «مَنْ قَنَلَ عُصْفُورًا عَبَنًا عَجَّ إِلَى اللهِ قَلَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَقُولُ: يَا رَبِّ، إِنَّ فُلاَنًا قَتَلَنِي عَبَنًا، وَلَمَ يَقْتُلْنِي لَنِفْعَةٍ»<sup>(٣)</sup>.

إنها الرحمة المتجرِّدة عن أي هوَّى، والتي ليس من ورائها نفع دنيوي ولا هـدف شخصي، فها أروعها من رحمة تمسح الآلام وتخفِّف الأحزان!

\* \* \*

- (١) الطبري: تاريخ الأمم والملوك ٢/ ١٨٨، وابن هشام: السيرة النبوية ٥/ ٢٧٦، وابن كثير: السيرة النبوية. ٤/ ١٢٤، ١٢٤، ١٢
- (٢) الحديث رواه البخاري عن أبي هريرة: كتاب بدء الخلـق، بـاب إذا وقـع الـذباب في شـراب أحـدكم... (٣٣٢١)، ومسلم: كتاب السلام، باب فضل ساقي البهائم المحترمة وإطعامها (٢٢٤٥).
- (٣) النساني عن الشريد بن سويد (٤٤٤٦)، وأحمد (١٩٤٨)، وابـن حبـان (٥٩٩٣)، والطبرانـي: المعجـم الكبير ٦/ ٤٧٩، وقال الشـوكاني: هـو حـديث مـروي مـن طـرق قـد صـحح الأثمـة بعضـها. انظـر: الشوكاني: السيل الجرار ٤/ ٣٨٠.





4.)

-**?**~~

العدل خُلُق كريم وصفة عظيمة جليلة، محبَّبَة إلى النفوس، تبعث الأمل لدى المظلومين؛ لـذلك جاء أمر الله صريحًا في القرآن الكريم، فقال تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ اللَّعَدُلِ<sup>(١)</sup> »، كما أمر الإسلام بالعدل مع العدوَّ رغم شدَّة كراهيتنا لأفعاله، فقال تعالى: ﴿وَلاَ يَجْرِ مَنَكُمْ شَنَآَنُ قَوْم عَلَى أَلاَ تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى<sup>(٢)</sup> »، كما أمر الإسلام بالعدل مع العدوِّ رغم شدَّة كراهيتنا لأفعاله، فقال تعالى: ﴿وَلاَ يَجْرِ مَنَكُمْ شَنَآَنُ قَوْم عَلَى أَلاَ تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى<sup>(٢)</sup> »، كما أمر الإسلام بالعدل مع العدوِّ رغم شدَّة كراهيتنا لأفعاله، فقال تعالى: وَوَلاَ يَجْرِ مَنَكُمْ شَنَآَنُ قَوْم عَلَى أَلاَ تَعْدِلُوا اعْدِلُوا مُوَ أَقْرَبُ لِلتَقْوَى<sup>(٢)</sup> »، كما أمر الإسلام بالعدل مع العدو عند آخرين إلى نصابها، وبه تؤدَّى الحقوق لأصحابها، وما وُجِد في قوم إلاَّ سعدوا، وما فُقِد

لذلك حرص على تعليم صحابته قيمة العدل مبيَّنًا لهم عظيم أجره يوم القيامة، فقال عَنْ: «إِنَّ المُقْسِطِينَ فِي الدُّنْيَا عَلَى مَنَابِرَ مِنْ لُوُّلُوٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ بَيْنَ يَدَيِ الرَّحْمَنِ بِمَا أَقْسَطُوا فِي الدُّنْيَا»<sup>(٣)</sup>.

هكذا غرس النبي على صفة العدل في قلوب أصحابه، ثم كان المثل الأعلى في تنفيذ تلك الأوامر، فكان تُحلُّق العدل غريزة فُطر عليها على منذ حداثة سنَّه؛ فقد شهد حِلف الفضول<sup>(3)</sup> الذي عقده نفر من قريش لنصرة المظلوم في دار عبد الله بن جُدْعان، وذلك قبل بَعثته، وكذلك لمَّا اختلفت قريش على رفع الحجر الأسود عند بناء الكعبة رضيتْ به حكمًا عادلاً؛ مع أن قبيلته قبيلة بني هاشم طرف في القضية، إلاَّ أنهم من فرط ثقتهم في

- (۱) (النحل:۹۰).
  - (٢) (المائدة:٨).
- (٣) مسلم: كتاب الإمارة، باب فضيلة الإمام العادل (١٨٢٧)، والنسائي (١٨٢٧)، وأحمد عن عبـد الله بـن عمرو (١٦٤٨) واللفظ له، والحاكم (٧٠٠٦].
- (٤) حِلْف الفَضُول: سمَّي بذلك لأنَّهم تحالفوا ألاَّ يتركوا عند أحد فضلاً يظلمه أحدًا إلاَّ أخذوه له منه. وقيل: سمَّي بذلك تشبيهًا بحلُف كان قديمًا بمكة أيَّام جُرْهُم على التناصف والأَخذ للضعيف من القوي، وللغريب من القاطن، وسمَّي حِلْف الفُضُول لأَنه قام به رجال من جُرْهُم كلهم يسمَّى الفَضْل، فقيل: حِلْف الفُضُول، جمَّا لأسماء هؤلاء، انظر: الزبيدي: تاج العروس مادة فضل ٣٠/ ١٧٩، وابن منظور: لسان العرب، مادة فضل ١١/ ٢٤.



عدله قبلوا به حکمًا.

وبعدما أرسله الله تشللعالمين أقام على العدل بين أصحابه، وجعله شرعة ومنها جًا في كل موقف وكل لحظة، ولعلَّ من أشهر مواقف النبي على التي ظهر فيها عدله وقوَّته في الحقِّ، ما روته السيدة عائشة على بقولها: إن قريشًا أهمَّهم شأن المرأة المخزوميَّة التي سرقت، فقالوا: ومن يكلِّم فيها رسول الله على فقالوا: ومَنْ يجترئ عليه إلاَّ أسامة بن زيد حِبّ على رسول الله على فكلَمه أسامة على فقال رسول الله على: « أَتَشْفَعُ فِي حَدٍّ مِنْ خُدُودِ الله ؟!». ثم قام فاختطب، ثم قال: «إِنَّمَا أَهْلَكَ الَّذِينَ قَبْلَكُمْ أَنَّهُمْ كانُوا إذَا سَرَقَ فِيهِمُ الشَّرِيفُ تَرَكُوهُ، وَإِذَا سَرَقَ فِيهِمُ الضَّعِيفُ أَقَامُوا عَلَيْهِ الحَدَ، وَايْمُ اللهِ لَوْ أَنَّ فَاطِمَة بِنْتَ مُحَمَّدٍ سَرَقَتْ لَقَطَعْتُ بَدَهَا»

ونجده ﷺ دائم الخوف من وقوع أي ظلم أو إجحاف بالناس، فعن سويد بن قيس له قال: جلبتُ أنا ومخرفة العبدي بزًّا<sup>(٢)</sup> من هجر، فجاءنا رسول الله ﷺ، فساومنا سراويل، وعندنا وزانٌ يزن بالأجر، فقال له النبي ﷺ: «يَا وَزَّانُ، زِنْ وَأَرْجِحْ»<sup>(٣)</sup>.

لقد التزم رسول الله ﷺ بالعدل والقسط منهجًا له طيلة حياته، وامتلأت كتب السيرة بمواقف نبويَّة يتعجَّب لها القارئ من قوَّة رسول الله ﷺ في تمسُّكه بالعدل والقضاء الحقِّ على نفسه وأهل بيته، وعلى المحيطين به، سواء كان هذا العدل في حدٍّ من حدود الله، أو في الأمور السلميَّة أو الحربيَّة، وغيرها من الأحوال العامَّة، وقد أراد أحد المنافقين أن ينتقص من عدل رسول الله ﷺ، فردً عليه ﷺ مستنكرًا بقوله: «وَيْلَكَ! وَمَنْ يَعْدِلُ إِنْ لَمُ أَعْدِلُ؟ قَدْ خِبْتُ وَخَسِرْتُ إِنْ لَمُ أَعْدِلْ...»<sup>(1)</sup>.

- (١) البخاري: كتاب الحدود، باب كراهة الشفاعة في الحد (٦٧٨٨)، ومسلم: كتـاب الحـدود، بـاب قطـع السارق الشريف... (١٦٦٨٨).
  - (٢) البَزّ: الثياب، وهي أيضًا أمتعة البَزّاز، انظر: ابنِ منظور: لسان العرب، مادة بزز ٥/ ٣١١.
- (٣) أبو داود (٣٣٣٦، والترمذي (١٣٠٥) وقال أبو عيسى: حديث سويد حديث حسن صحيح، وأهـل العلم يستحبون الرجحان في الوزن. وابن ماجه (٢٢٢٠)، وأحمد (١٩١٢١) وقال شـعيب الأرناءوط: إساده حسن..، وقال الألباني: صحيح. انظر: صحيح الجامع (٣٥٧٤).
- (٤) البخاري عن جابر بن عبد الله: كتاب فَرض الخمس (١١٣٨)، ومسلم: كتاب الزكاة، باب ذكر الخوارج وصفاتهم (١٠٦٣)، وابن ماجه (١٧٢)، ومسند أحمد (١٤١٥١).

(T) 235

كما التزم النبي على المع العدل مع زوجاته حتى في أبسط الأمور؛ فعن أنس على قال: كان النبي على عند بعض نسائه، فأرسلت إحدى أُمَّهات المؤمنين بصحفة (<sup>(1)</sup> فيها طعام، فضربت التي النبي على في بيتها يد الخادم فسقطت الصَّحفة فانفلقت، فجمع النبي وَلْقَي الصحفة، ثم جعل يجمع فيها الطَّعام الذي كان في الصَّحفة ويقول: "غَارَتْ أُمُّكُمْ». ثمَّ حبس الخادم حتى أُتِيَ بصحفةٍ من عند التي هو في بيتها، فدفع الصحفة الصحيحة إلى التي كُسِرَتْ صحفتها، وأمسك المكسورة في بيت التي كَسَرَتْ<sup>(1)</sup>.

إنه لموقف نادر حقَّا! إنه اختصام بين رجلين؛ أحدهما من صحابة الرسول ﷺ والآخر يهودي، فيأتيان إلى رسول الله ﷺ ليحكم بينهما، فلا يجد ﷺ أمامه إلاً أن يطبِّق الشرع فيهما دون محاباة ولا تحيُّز، والشرع يُلزم المدَّعِي - وهو الأشعث بن قيس ، -بالبيُنَة أو الدليل، فإن فشل في الإتيان بالدليل فيكفي أن يحلف المدَّعَى عليه - وهو اليهودي - على أنه لم يفعل ما يتَّهمه به المدَّعِي، فيُصَدَّقُ في ذلك، وذلك مصداقًا لقول

- (١) الصحفة: إناء كالقصعة المبسوطة، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة صحف ٩/ ١٨٦.
  - (٢) البخاري: كتاب النكاح، باب الغيرة (٥٢٢٥)، وأبو داود (٣٥٦٧)، وأحمد (١٢٠٤٦).
- (٣) الأشعث بن قيس الكندي، وفد على النبي ﷺ سنة عشر، وكان من ملوك كندة، فلما مات النبي ﷺ ارتدً، شم عاد إلى الإسلام، فزوَّجَهُ أبو بكر كُ أخته، وشهد القادسية، وشهد مع عليٍّ كُ صفين، تُوُفُّي بعد قتل عليًّ كُه بأربعين ليلة. انظر: ابن الأثير: أسد الغابة ١/ ٩٧، وابن حجر العسقلاني: الإصابة، الترجمة رقم (٢٠٥).
  - (٤) (آل عمران: ٧٧).
- (٥) البخاري: كتاب الخصومات، باب كلام الخصوم بعضهم في بعض (٢٣٥٧)، (٢١ ٤٢)، ومسلم: كتاب الإيهان، باب وعيد من اقتطع حق مسلم بيمين فاجرة بالنار (١٣٨)، وأبو داود (٣٢٤٣)، والترمذي (٢٩٩٦)، وابن ماجه (٢٣٢٣).

the TT

الباب الأول: الرسول ﷺ الإنسان

رسول الله ﷺ: «الْبَيَّنَةُ عَلَى الْمُدَّعِي، وَالْيَمِينُ عَلَى مَنْ أَنْكَرَ»<sup>(١)</sup>.

فبِعَدْلِهِ ﷺ ضرب المثل والقدوة لكل من ولي أمر الناس؛ حتى تسير الحياة كما يريدها الله، فتهنأ فيها النفوسُ، وتستريح الأفئدة، وتسعد البشرية.

المبحث أكخامس: کرمـــــه ﷺ

الإسلام دين يقوم على الكرم والعطاء؛ لذلك وصف الله تشنبيَّه على بالكرم والجود، فقال تعالى: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ، وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلاً مَا تُؤْمِنُونَ<sup>(٢)</sup>، فكان وصف الله تعالى له تشريح بالكرم دون غيره من أخلاقه العظيمة؛ لأن كل تلك الأخلاق مندرجة فيه، فأخلاقه كلها عظيمة كريمة، قائمة على الكرم والبذل والسخاء، وهو ما كان معروفًا به من قَبل أن يأتيَه وحيُ السهاء.

فها هي خديجة عضى تصفه بقولها: «إِنَّكَ لَتَصِلُ الرَّحِمَ، وَتَحْمِلُ الْكَلَّ<sup>(٣)</sup>، وَتُكْسِبُ المَعْدُومَ، وَتَقْرِي الضَّيْفَ، وَتُعِينُ عَلَى نَوَائِبِ الحَقِّ»<sup>(٤)</sup>. فهذه الأخلاق كلها ناشئة عن بالغ الكرم وعظيم الجود؛ إذ هي كلها تعني البذل والعطاء.

كما وصفه عبد الله بن عباس مشتل فقال: «كَانَ رَسُولُ الله عَظِيَمَ أَجْوَدَ النَّاسِ، وَكَانَ أَجْوَدُ مَا يَكُونُ فِي رَمَضَانَ حِينَ يَلْقَاهُ جِبْرِيلُ، وَكَانَ يَلْقَاهُ فِي كُلِّ لََيْلَةٍ مِنْ رَمَضَانَ، فَيُدَارِسُهُ

- (١) مسلم: كتاب الأقضية، باب اليمين على المدعى عليه (١٧١١)، والموطأ برواية محمد بن الحسن الشيباني (٤٤) واللفظ له، والبيهقي (٢٠٩٩)، وفي شرح النووي لصحيح مسلم أنه قال: وجاء في رواية البيهقي بإسناد حسن أو صحيح زيادة عن ابن عباس مرفوعًا: (لَكِنِ الْبَيَّنَةَ عَلَى اللَّحي وَالْيَمِينُ عَلَى مَنْ أَنْكَرَ». انظر: النووي: المنهاج في شرح صحيح مسلم بن الحجاج ٢٢/١٢.
  - (٢) (الجاقة: ٤٠، ٤١).
- (٣) الكُلّ: هو مَنْ لا يستقل بأمره، أي تحمل التَّقْل من كل ما يُتكلّ ف، انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ١/ ٢٤، وابن منظور: لسان العرب، مادة كلل ١١/ ٩٠.
- (٤) البخاري: بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله ﷺ (٣)، ومسلم: كتاب الإيمان، بـاب بدء الوحي إلى رسول الله ﷺ (١٦٠).

ولو تأمَّلنا سيرته ﷺ بعد البعثة لوجدناه ﷺ دائمًا يحثَّ الصحابة على الإنفاق والكرم، فالكرم طريق السعة، والسخاء سبب النهاء؛ لذلك قال النبي ﷺ لصحابته ومِنْ بعدهم أُمَّته تعليمًا لهم وتربية لنفوسهم: «مَا مِنْ يَوْم يُصْبِحُ الْعِبَادُ فِيهِ إِلاَّ مَلَكَانِ يَنْزِلَانِ، فَيَقُولُ أَحَدُهُمَا: اللَّهُمَّ أَعْطِ مُنْفِقًا خَلَفًا. وَيَقُولُ الآخَرُ: اللَّهُمَّ أَعْطِ مُسِكًا تَلَفًه<sup>(٢)</sup>.

وكانت حياته بي كلها كذلك تطبيقًا عمليًّا لما يؤمن به ويقوله، فنَعِمَ المسلمون في ظلِّ تعاليمه بي بالأمن والأمان، فيروى عن سهل بن سعد ، أنه قال: جاءت امرأة إلى النبي بي ببرُدَةٍ، فقالت: يا رسول الله، أكسوك هذه. فأخذها النبي بي محتاجًا إليها فَلَبِسَهَا، فرآها عليه رجلٌ من الصحابة، فقال: يا رسول الله، ما أحسن هذه، فَاكْسُنِيهَا. فقال: «نَعَمْ». فلمَّا قام النبي بي لأمَهُ أصحابه، قالوا: ما أحسنت حين رأيتَ النبي يُ أخذها محتاجًا إليها ثم سألتَه إيَّاها، وقد عرفتَ أنَّه لا يُسْأَلُ شيئًا فيمنعه. فقال: رَجَوْتُ بَرَكَتَهَا حين لبسها النبي بي لعلِّي أكفَنَ فيها. وفي رواية قال سهل: فكانت كفنَه (<sup>(۲)</sup>).

ومن خلال هذا الموقف ندرك معنى حديث جابر ﷺ: «مَا سُئِلَ النَّبِيُّ ﷺ عَنْ شَيْءٍ قَطُّ فَقَالَ: لاَ<sup>(٤)</sup>. إذ هو برهان عملي على عدم ردِّ رسول الله ﷺ للسائلين، وإن كان ﷺ في أشدِّ الحاجة إلى ما يُطْلَبُ منه.

وضرب لنا رسول الله ﷺ القدوة والمشل في الكرم والعطاء فقد جاءه ﷺ مالُ البحرين – وكان أكثر ما أُتي به رسول الله ﷺ فقال ﷺ: « انْنُرُوهُ<sup>(ه)</sup> فِي المَسْجِكِ<sup>(١)</sup>. فكان

- (١) البخاري: بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله ﷺ(٦)، ومسلم: كتاب الفضائل، باب كان النبي ﷺأجود الناس بالخير من الريح المرسلة (٢٣٠٨).
- (٢) البخاري عن أبي هريرة: كتاب الزكاة، باب قول الله تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَى...﴾[الليل: ٥-١٠] (١٤٤٢)، ومسلم: كتاب الزكاة، باب في المنفق والممسك (١٠١٠)، ومسند أحمد (٢٧٢٩٤).
- (٣) البخاري: كتاب الأدب، باب حسن الخلق والسخاء وما يكره من البخل (٥٦٨٩)، وكتاب البيوع، بـاب السهولة والسماحةٍ في الشراء والبيع (١٩٨٧)، وابن ماجه (٣٥٥٥)، وأحمد (٢٢٨٧٦).
- (٤) البخاري: كتاب الأدب، باب حسنَ الحلق والسخاء ومـا يكـره مـن البخـل (٢٠٣٤)، ومسـلم: كتـاب الفضائل، باب ما سئل رسول الله ﷺشيئًا قط فقال: «لا». وكثرة عطائه (٢٣١١)، والدارمي (٧٠).
  - (٥) انثروه أي: صُبُوه. انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ١/ ٥١٧.
- (٦) البخاري عن أنس: أبواب المساجد، باب القسمة وتعليق القبو في المسجد (٤١١)، والبيهقي في السنن الكبرى (١٢٨٠٧).

الباب الأول: الرسول ﷺ الإنسان



رسول الله دائمًا ما يبدأ بالعطاء قبل السؤال، وكان يسعدُ غاية السعادة بهذا الكرم والعطاء؛ لذلك كان رسول الله ﷺ يقول: «مَا يَسُرُّنِ أَنَّ عِنْدِي مِثْلَ أُحُدٍ ذَهَبًا، تَمْضِي عَلَيَّ ثَالِنَهُ وَعِنْدِي مِنْهُ دِينَارٌ إِلاَّ شَيْئًا أَرْصُدُهُ لِدَيْنٍ، إِلاَّ أَنْ أَقُولَ بِهِ فِي عِبَادِ الله: هَكَذَا، وَهَكَذَا، وَهَكَذَا. عَنْ يَمِينِهِ وَعَنْ شِمَالِهِ وَمِنْ خَلْفِهِ...»<sup>(1)</sup>.

فكان جوده وكرمه سببًا من أسباب إسلام الكثيرين؛ لأنه على كان يُعطي عطاءَ مَنْ لا يخشى الفقر، فعن أنس شه قال: «مَا سُئِلَ رَسُولُ الله عَظِيَّ عَلَى الإِسْلاَمِ شَيْئًا إِلاَّ أَعْطَاهُ. قَالَ: فَجَاءَهُ رَجُلٌ فَأَعْطَاهُ غَنَهَا بَيْنَ جَبَلَيْنِ، فَرَجَعَ إِلَى قَوْمِهِ، فَقَالَ: يَا قَوْمٍ، أَسْلِمُوا؛ فَإِنَّ مُمَّدًا يُعْطِي عَطَاءً لاَ يَخْشَى الْفَاقَةَ»<sup>(٢)</sup>.

وصور كرمه بي كثيرة، فعن الرُبيع بنت مُعَوِّذ بن عفراء على أنها قالت: أتيت رسول الله على يقِنَاع (\*) من رُطَبٌ، وَأَجْرٍ من قَنَّاء زُغْبٍ (<sup>3)</sup>، فأعطاني مل مكه حليًا. أو قالت: ذهبًا. وَقَالَ: «تَحَلَّى بِهَذَا»<sup>(٥)</sup>. وهذا دليل على مبلغ كرمه على عيد يجود النبي على بكل ما أتى إليه من مال على المؤمنين رغم كونه على فقيرًا لا يملك شيئًا من المال، بل إنه يقبَل هذه الهدية المتواضعة من امرأة مسلمة ويكافئُها عليها تلك المكافأة العظيمة.

كما كان رسول الله ﷺ حريصًا كل الحرص على الكرم والعطاء، حتى قبل وفاته وهو على فراش الموت! فقد بلغ بهذا الفعل درجةً من الكرم لا يدانيها كرم أحد في العالمين، فقد قالت عائشة عني: اشتدَّ وجع رسول الله ﷺ وعنده سبعة دنانير أو تسعة، فقال: «يَا عَائِشَةُ، مَا فَعَلَتْ تِلْكَ الذَّهَبُ؟» فقلتُ: هي عندي. قال: «تَصَدَّقِي بِهَا». قالت: فشُغِلْتُ به،

- البخاري عن أبي ذرُّ: كتاب الرقاق، باب قول النبي ﷺ: •ما يسرني أن عندي مثل أحد هذا ذهبًا»
   (١٠٧٩):
- (۲) مسلم: كتاب الفضائل، باب ما سئل رسول الله ﷺ شيئًا قط فقال: لا. وكثرة عطائه (۲۳۱۲)، وأحمد (۲۸۱۳)، والمحادة فوق (۱۲۸۱۳)، وابن حبان (۱۳۷۳)، والفاقة: الفقر والحاجة. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة فوق /۱۰ (۱۲۸۱).
  - (٣) القِناع: الطبق الذي يؤكل عليه الطعام، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادَّة قنع ٨/ ٢٩٧.
- (٤) الأجر: جمع جرو الصغير من القثاء، والزغب جمع أزغب وهو صغار الريش أول ما يطلع، شبه بـه مـا على القثاء من زغب، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة زغب ١/ ٤٥٠.
- (٥) أحمد: (٢٧٠٦٥)، والترمذي: الشمائل المحمدية (٢٠١)، وإسحاق بن راهويه (٢٠٣٦)، وقـال الهيثمـي: رواه الطبراني واللفظ له وأحمد بنحوه وزاد فقال: اتحلى بهذا). وإسنادهما حسن. مجمع الزوائد ومنبع الفوائد ٤/ ٥٩.

ثم قال: «يَا عَائِنَةُ، مَا فَعَلَتْ تِلْكَ الذَّهَبُ؟» فقلت: هي عندي. فقال: «انْتِنِي بِهَا». قالت: فجنتُ بها، فوضعها في كفِّه، ثم قال: «مَا ظَنُّ مُحَمَّدٍ أَنْ لَوْ لَقِيَ اللهَ وَهَذِهِ عِنْدَهُ؟» <sup>(1)</sup>. ثم ها هي أمُّ سلمة<sup>(1)</sup> عصل تدخل عليه فتجده على وهو ساهم الوجه، فقالت: فحسبت أن ذلك من وجع، فقلت: يا رسول الله، ما لك ساهم الوجه؟ فقال: «مِنْ أَجْلِ الدَّنَانِيرِ السَّبْعَةِ الَّتِي أَتِينَا بِهَا أَمْسِ، أَمْسَيْنَا وَهِيَ فِي خُصْمِ<sup>(1)</sup> الْفِرَاشِ»<sup>(1)</sup>. وفي رواية: «أَتَنْنَا وَلَمُ نُنْفِقْهَا»<sup>(6)</sup>.

(77)

-হল্ব

ومن أجل المواقف التي نختم بها مواقفه في الكرم على هو يوم حُنين، والذي يدل دلالة واضحة على عظيم كرم رسول الله على فقد غنم على هو وأصحابه مغانم - في هذا اليوم - فاقت الوصف، حتى إن جُبير بن مطعم الذي رافق النبي على أثناء عودته من حُنين قال: عَلِقَتْ (1) رسولَ الله على الأعراب يسألونه، حتَّى اضطرُّوه إلى سَمُرَةٍ (1)، فَخَطِفَتْ رداءه، فوقف رسول الله على الأعراب يسألونه، حتَّى اضطرُّوه إلى سَمُرَةٍ (2)، فَخَطِفَتْ رداءه، فوقف رسول الله على فقال: «أَعْطُونِ رِدَائِي، فَلَوْ كَانَ عَدَدُ هَذِهِ الْعِضَاهِ فَعَمَا لَقَسَمْتُهُ بَيْنَكُمْ، ثُمَّ لاَ تَجِدُونِي بَخِيلاً، وَلاَ كَذُوبًا، وَلاَ جَبَانًا (<sup>(A)</sup>. فلم يكتنز رسول الله هذه الأموال لنفسه، ويوزع الفتات القليل منها على جنوده، ولكنه على يعلم جيدًا أن المال هذه الأموال لنفسه، ويوزع الفتات القليل منها على جنوده، ولكنه على يعلم جيدًا أن المال وسيلة وليست غاية، فاستخدمه في تأليف قلوب زعهاء مكة كأبي سفيان، وحكيم بن حزام، والحارث بن هشام أخو أبي جهل، والنضير بن الحارث أخو النضر بن الحارث شيطان قريش المعروف، والذي كان من ألدً أعداء الرسول على وكما أعطى زعماء القبائل

- (۱) ابن حبان: كتـاب الرقـائق، بـاب الفقـر والزهـد والقناعـة (۷۱۵)، وأحمـد (۲٤٦٠٤) وقـال شـعيب الأرناءوط: حديث صحيح. ومصنف ابن أبي شيبة ٨/ ١٣٤، ١٣٥، والطبري: تهذيب الآثار (٢٤٨٥).
   (٢) أم سلمة: هي هند بنت أبي أمية حذيفة بن المغيرة بن عبد الله بن عمر بن مخزوم، القرشية، المخزومية، أم
  - المؤمنين، انظر: ابن حجر العسقلاني: الإصابة ٨/ ١٥٠ ترجمة رقم (١١٨٤٥).
    - (٣) خُصْمُ الفراش: طرفه وجانبه، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة خصم ١٢/ ١٨٠.
- (٤) أحد (٢٦٥٥٧)، وقال شعيب الأرناءوط: إسناده صحيح، رجاله ثقمات رجمال الشيخين. وابسن حبمان (٥١٦٠)، وأبو يعلى (٧٠١٧).
  - (٥) أحمد (٢٦٧١٤)، وقال شعيب الأرناءوط: إسناده صحيح رجاله ثقات رجال الشيخين.
- (٦) عَلِقُتْ به الأعراب أي: لزموه. انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ١/١٥٩، وابـن منظـور: لسـان العرب، مادة علق ١٠/ ٢٦١.
- (٧) السمرة: شجرة طويلة متفرقة الرأس قليلة الظل صغيرة الورق والشوك، انظر: ابسن حجر العسقلاني: فتح الباري ٦/ ٢٥٤.
- (٨) البخاري عن عمرو بن شعيب: كتاب الخمس، باب ما كان للنبي عن عمرو بن شعيب: كتاب الخمس، باب ما كان للنبي عن عمرو بن شعيب: كتاب الخمس، باب ما كان للنبي عن عمرو بن شعيب، كتاب الخمس، باب ما كان النبي (٢٩٧٩).

#### the TV

#### الباب الأول: الرسول ﷺ الإنسان

من الأعراب كعُيينة بن حصن زعيم قبيلة بني فزارة، والأقرع بن حابس زعيم بني تميم<sup>(۱)</sup>؛ فكان جوده وكرمه سببًا من أسباب رسوخ الإسلام في قلوب هؤلاء، وغدت كلمة أنس شه خير دليل على حالهم: «إن كان الرجل ليسلم ما يريد إلاَّ الدنيا، فما يسلم حتى يكون الإسلام أحب إليه من الدنيا وما عليها<sup>(۱)</sup>.

\* \* \*

- (١) انظر: ابن الأثير: أسد الغابة ٢٨٦/٤، وتفسير ابن أبي حاتم ٦/ ١٨٢٢، ١٨٢٣، والطبري: تاريخ الأمم والملوك ٢/ ١٧٥، وابن كثير: البداية والنهاية ٤/ ٣٦٠.
- (۲) مسلم: كتاب الفضائل، باب ما سئل رسول الله عنه شيئًا قبط فقال: «لا»... (۲۳۱۲)، وأبو يعلى
   (۳۷۵۰).

وة للعالمين أس\_\_

(11) 22

#### المبحث السادس:

# شـــــجاعته ﷺ

لقد ربَّى القرآنُ الكريم المؤمنين على الشجاعة، فكانت آياته المنبع الذي شربت منه الأُمَّة معنى وقيمة الشجاعة، فقال الله تكلّ مخاطبًا الأُمَّة ورسولها تكلّه: ﴿فَلْيُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ الله الَّذِينَ يَشُرُونَ الحَيَاةَ الدُّنْيَا بِالآَخِرَةِ وَمَنْ يُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللهِ فَيُقْتَلْ أَوْ يَغْلِبْ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا<sup>(۱)</sup> ﴾.

وحياة النبي على القوليَّة والعمليَّة كانت نموذجًا عاليًا في الشجاعة، فعند التأمُّل في سيرته نجده على يتعامل مع كل المواقف والمصاعب بقلب ثابت، وإيهان راسخ، وشجاعة نادرة؛ لذلك خاطبه الله على قائلاً: ﴿فَقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللهِ لاَ تُكَلَّفُ إِلاَّ نَفْسَكَ وَحَرِّضِ المُؤْمِنِينَ<sup>(٢)</sup> ﴾.

وقد كانت هذه الشجاعة خُلقًا فطريًّا مزروعًا في قلبه منذ نشأته الأولى ﷺ؛ فها هو ذا يشارك أعهامه في حرب الفِجَار وهو لم يبلغ الخامسة عشر من عمره<sup>(٣)</sup>، كها أنه ﷺ كان يعتكف وحده في غار حراء وسط الصحراء<sup>(١)</sup>؛ لذلك لم يكن غريبًا أن تظهر الشجاعة في كلِّ لمحةٍ من لمحات حياته بعد بعثته، ولم يكن هذا كلامًا نظريًّا دون تطبيق، بل مارس الرسول ﷺ الشجاعة دون تردُّد أو جبن أو خور؛ فنجده ﷺ في أوَّل أيام دعوته يُواجه الشركين بأمر تُنكره عقولهم، ولا تدركه في أوَّل الأمر تصوُّراتهم، ولم يمنعه من الجهر بالدعوة الخوفُ من مواجهتهم، فضرب بذلك ﷺ لأُمَّته أروع الأمثلة في الجهر بالحقَّ أمام أهل الباطل، وإن تحزَّبوا ضدًّا الحقِّ، وجنَّدوا لحربه كل ما في وسعهم.

- (١) (النساء: ٧٤).
- (۲) (النساء: ۸٤).

(٣) الفجار: حرب وقعت بين قريش وحلفائها وبين هوازن قبل البعثة بعشرين سنة تقريبًا، وكانت في الأشهر الحرم، فلمًا قاتلوا فيها قالوا: قـد فَجَرْنـا. فسُمَيْتُ فِجـارًا، انظـر: ابـن كـثير: البدايـة والنهايـة ٢/ ٢٨٩-١٩٢، وابن منظور: لسان العرب، مادة فجر ٥/ ٤٥. (٤) ابن كثير: السيرة النبوية ١/ ٣٨٥.

to TI

وتتجلَّى شجاعته ﷺ في مواقف عديدة من أهمها اعتراضه على الظلم، ووقوفه في وجه الظالم دون تردُّد أو خوف، فها هو رسول الله عنه يقف بجوار المظلوم ويأخذ حقَّه من الظالم؛ فيروي ابن هشام أن رجلاً من إراش (1) قدِم مكة بإبل له، فابتاعها منه أبو جهل فمطله بأثمانها، فأقبل الإراشي حتى وقف على نادٍ من قريشٍ، ورسول الله ﷺ في ناحية المسجد جالس، فقال: يا معشر قريشٍ، من رجلٌ يؤدِّيني (٢) على أبي الحكم بن هشام؛ فإني رجل غريب ابن سبيل، وقد غلبني على حقِّي؟ قال: فقال له أهل ذلك المجلس: أترى ذلك الرجل الجالس – لرسول الله ﷺ وهم يهزءون به لما يعلمون بينه وبين أبي جهلٍ من العداوة – اذهب إليه فإنه يؤدِّيك عليه. فأقبل الإراشي حتى وقف على رسول الله ﷺ فقال: يا عبد الله، إن أبا الحكم بن هشام قد غلبني على حقٍّ لي قِبَلَه، وأنا رجل غريب ابن سبيل، وقد سألتُ هؤلاء القوم عن رجلٌ يؤدِّيني عليه، يأخذ لي حقِّي منه، فأشاروا لي إليك، فخذ لي حقِّي منه يرحمك الله. قال: « انْطَلِقْ إلَيْهِ». وقام معه رسول الله ﷺ فلمَّ ا رأوه قام معه، قالوا لرجل مَّن معهم: اتبعه فانظر ماذا يصنع. قال: وخرج رسول الله ﷺ حتى جاءه فضرب عليه بابه، فقال: من هذا؟ قال: «مُحَمَّدٌ، فَاخْرُجْ إِلَيَّ». فخرج إليه وما في وجهه من رائحة (")، قد انتُقِع (<sup>())</sup> لونه، فقال: «أَعْطِ هَذَا الرَّجُلَ حَقَّهُ». قال: نعم، لا تبرح حتى أعطيه الذي له. قال: فدخل فخرج إليه بحقِّه فدفعه إليه. قال: ثم انصرف رسول الله ﷺ، وقال للإراشي: «الْحَقْ بِشَأَنِكَ». فأقبل الإراشي حتى وقف على ذلك المجلس فقال: جزاه الله خيرًا، فقد – والله – أخذ لي حقِّي.

قال: وجاء الرجل الذي بعثوا معه، فقالوا: ويجك ماذا رأيتَ؟ قال: عجبًا من العجب، والله ما هو إلاَّ أن ضرب عليه بابه، فخرج إليه وما معه رُوحه، فقال له: « أَعْطِ هَذَا حَقَّمُ». فقال: نعم، لا تبرح حتى أُخْرِج إليه حقَّه. فدخل فخرج إليه بحقِّه، فأعطاه إيَّاه. قال: ثم لم يلبث أبو جهل أن جاء، فقالوا له: ويلك ما لك؟ والله ما رأينا مثل ما صنعتَ قطُّ. قال: ويحكم والله ما هو إلاَّ أن

- (١) إراش: بالكسر والشين معجمة موضع. انظر: ياقوت الحموي: معجم البلدان ١/ ١٣٤.
- (٢) مَنْ يُؤْدِينِي على فلان أي: من يُعِينِي عليه وينصفني، وهو منّ الأداة الـتي توصـل الإنسـان إلى مـا يريـد؛ كاداة الحرب وأداة الصانع، فالحاكم يؤدي الخصـم أي: يوصـله إلى مطلبـه. انظـر: ابــن منظـور: لســان العرب، مادة أدا ١٤/ ٢٤، والسهيلي: الروض الأنف ٣/ ٢٣٧.
- (٣) وما في وجهه رائحة أي: رائحة دم، وبقية روح، فكان معناه روح باقية. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة روح ٢/ ٤٥٥، والسِهيلي: الروض الأنف ٣/ ٢٣٧.
  - (٤) انتقع لونه: تَعَيَّرُ من هَمَّ أو فزَّع، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة نقع ٨/ ٣٥٩.

िन्द्र

. 21 . / 2

ضرب عَلَيَّ بابي، وسمعتُ صوته فملئت رعبًا، ثم خرجتُ إليه وإنَّ فوق رأسه لفحلاً من الإبل ما رأيت مثل هامَته<sup>(۱)</sup>، ولا قَصْرَته<sup>(۲)</sup>، ولا أنيابه لفحل قطُّ، والله لو أَبَيْتُ لأَكَلَنِي<sup>(۳)</sup>.

كما تظهر شجاعته على واضحة جليلة عندما يتعرَّض أهله وصحابته لخطر ما، فها هو أنس بن مالك الله يصف شجاعة النبي على بقوله: كَانَ النَّبِيُ عَلَىٰ أَحْسَنَ النَّاسِ، وَأَجْوَدَ النَّاسِ، وَأَشْجَعَ النَّاسِ. قال: وَقَدْ فَزِعَ أَهْلُ المَدِينَةِ لَيْلَةً؛ سَمِعُوا صَوْتًا. قال: فَتَلَقَّاهُمُ النَّبِيُ عَلَىٰ عَلَى فَرَسٍ لأَبِي طَلْحَةَ هَ عُرْيِ<sup>(1)</sup>، وَهُوَ مُتَقَلِّدٌ سَيْفَهُ، فَقَالَ: «لَمَ تُرَاعُوا، لَمَ تُرَاعُوا». ثم قال رسول الله عَلى: «وَجَدْتُهُ بَحْرًا<sup>(0)</sup>». يعني الفرس<sup>(1)</sup>.

ويضرب النبي ﷺ المثل والقدوة في ميدان القتال فكانت شجاعته النبراس الذي سار عليه الصحابة فيها بعدُ، فيُروى عن علي بن أبي طالب ﷺ أنه قال: «كُنَّا إِذَا احْمَرَّ الْبَأْسُ<sup>(٧)</sup>، وَلَقِيَ الْقَوْمُ الْقَوْمَ، اتَّقَيْنَا بِرَسُولِ اللهِ ﷺ، فَمَا يَكُونُ مِنَّا أَحَدٌ أَدْنَى مِنَ الْقَوْمِ مِنْهُ»<sup>(٨)</sup>.

وفي أحلك لحظات المسلمين شدَّة وانهزامهم أمام عدوِّهم في غزوة أُحد نراه ﷺ متهاسكًا شجاعًا، مقاتلاً لزعهاء الشرك، فقد أدركه أُبَيُّ بن خلف وهو يقول: أي محمد، لا نجوتُ إن نجوتَ. فقال القوم: يا رسول الله، أيعطف عليه رجل منَّا؟ فقال رسول الله: «دَعُومُ». فلمَّا دنا، تناول رسول الله ﷺ الحربة من الحارث بن الصِّمَّة ﷺ فلمَّا أخذها رسول الله ﷺ منه انتفض بها انتفاضة تطايرنا عنه تطاير الشَعْراءَ<sup>(٩)</sup> عن ظهر البعير إذا انتفض بها، ثم استقبله فطعنه في

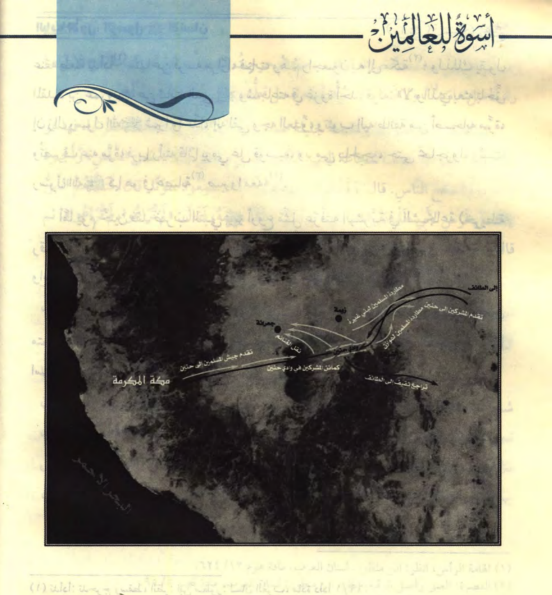
(١) الهامة الرأس، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة هوم ٢٢/ ٢٢٤.
 (٢) القصرة: العنق وأصل الرقبة. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة قصر ٥/ ٩٥.
 (٣) انظر: ابن هشام: السيرة النبوية ٢/ ٣٨٩-٣٩٩.
 (٤) فرس عُرْي: لا سرج عليه، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة عرا ٥/ ٤٤.
 (٥) وجدته محرًا: أي سريع الجري؛ لأنه كان به أول الناس تحركًا في مواجهة الخطر، انظر: ابن حجر (٥) وجدته محرًا: أي سريع الجري؛ لأنه كان به أول الناس تحركًا في مواجهة الخطر، انظر: ابن حجر (٥) وجدته محرًا: أي سريع الجري؛ لأنه كان به أول الناس تحركًا في مواجهة الخطر، انظر: ابن حجر (٥) وجدته محرًا: أي سريع الجري؟ لأنه كان به أول الناس تحركًا في مواجهة الخطر، انظر: ابن حجر (٦) العسقلاني: فتح الباري ٢/ ٣٥٢.
 (٦) البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب الشجاعة في الحرب والجين (٢٨٢٠)، ومسلم: كتاب الفضائل، باب في شجاعة النبي ﷺ وتقدمه للحرب (٢٣٠٧)، وأبو داود (٢٩٨٤)، والترمذي (٢٨٢٠).
 (٢) المحرري: كتاب الجهاد والسير، باب الشجاعة في الحرب والجين (٢٨٢٠)، ومسلم: كتاب الفضائل، باب في شجاعة الباري: أي صار في الشدة والهول مبلغًا كبيرًا، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة حر ٢٠٨٢)، وأبو داود (٢٩٨٤)، والترمذي (٢٩٢٢).
 (٢) احمرً البأسُ: أي صار في الشدة والهول مبلغًا كبيرًا، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة حر ٢٠٨٤.
 (٨) أحد (٢٣٦٦)، وقال شعيب الأرناءوط: إسناده صحيح. وأبو يعلى (٢٠٣)، والحاكم (٢٦٢٣) وقال: (٩) أحدر أولي المراء، وله يعلى (٢٠٣)، والحاكم (٢٩٢٣) وقال: (٩) أحدر (٩٠٢)، والحاكم (٢٩٣٠) وقال: (٩) أحدر (٩٠ ١٣)، والحاكم (٢٠٣٠) وقال: (٩) أحدر (٩٠ ١٣)، والحاكم (٢٠٣٠) وقال: (٩) أحدر (٩٠ ١٢)، والحاكم (٢٠٣) وقال: (٩) أحدر (٩٠ ١٣)، وألماء، دولم على ظهر الإبل والخيل، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة شعر (٩) أولى الخرب، مادة شعر (٩) ألماء: نوع من الذباب يكون على ظهر الإبل والخيل، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة شعر (٩) أول المروء: نوع من الذباب يكون على ظهر الإبل والخيل، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة شعر (٩) أول النام، مادة شعر (٩) أول النو، المروء: نوع من الذباب يكون على ظهر الإبل والخيل، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة شعر (٩) أول المروم، مادة شعر (٩) أول المروم، مادة

عنقه طعنة تداداً<sup>(1)</sup> منها عن فرسه مرارًا، فمات وهُمْ راجعون به إلى مكة<sup>(٢)</sup>؛ ولذلك يقول المقداد بن عمرو الله عن ثبات النبي على وشجاعته في غزوة أُحُد، قوله: «لا والذي بعثه بالحقَّ إن زال رسول الله على شبرًا واحدًا، إنه لفي وجه العدوّ، وتثوب إليه طائفة من أصحابه مرَّة، وتُصرف عنه مرَّة، فربما رأيته قائمًا يرمي على قوسيه، ويرمي بالحجر، حتى تحاجزوا، وثبت رسول الله على كما هو في عصابة<sup>(٣)</sup> صبروا معه»<sup>(٤)</sup>.

أمَّا يوم حُنين فقد ضرب النبي ﷺ أروع مَثَلٍ عرَفَته البشريَّة في الشجاعة (خريطة رقم ١)؛ وذلك حينها فرَّ الجيش من ساحة القتال، فنزل النبي ﷺ من على بغلته ودعا واستنصر، وهو يُرَدِّد: «أَنَا النَّبِيُّ لاَ كَذِب... أَنَا ابْنُ عَبْدِ الْطَّلِب، اللَّهُمَّ نَزِّلْ نَصْرَكَ»<sup>(٥)</sup>.

فما رُبِي أَحد يومئذ كان أثبت منه، ولا أقرب للعدوِّ<sup>(٦)</sup>، فقد وقف في وجههم أجمعين متحدِّيًا لهم، وأخذ كفًّا من حصّى وضرب وجوههم، وقال ﷺ: «شَاهَتِ الْوُجُوهُ»<sup>(٧)</sup>. فما استطاع أحد أن يمسَّه بسوء<sup>(٨)</sup>.

(١) تدادا: تدحرج وسقط، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة دادا ١/ ٢٩.
(٢) ابن هشام: السيرة النبوية ٢/ ٨٢.
(٣) العصابة: المجموعة والجماعة من الناس، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة عصب ١/ ٢٠٢.
(٤) البيهقي: دلائل النبوة ٣/ ٢٤٢.
(٥) البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب من صف أصحابه عند الهزية... (٢٨٦٤)، ومسلم عن البراء بن عازب: كتاب الجهاد والسير، باب في غزوة حنين (١٧٢١) واللفظ لـه ، والترمذي (١٨٦١)، ومسلم عن البراء بن عازب: كتاب الجهاد والسير، باب في غزوة حنين (١٧٢٢) واللفظ لـه ، والترمذي (١٨٦٢)، ومسلم عن البراء بن عازب: كتاب الجهاد والسير، باب في غزوة حنين (١٧٢٦) واللفظ لـه ، والترمذي (١٦٨٨)، ومسند (٢٠٦٤).
(٦) ابن سيد الناس: عيون الأثر ٢/ ٢٢٢، وابن قيم الجوزية: زاد المعاد ٣/ ٢٧٩)، وأحمد (٢٧٦٦)، ومسلم عن (٧٦٢٦).
(٢) مسلم عن سلمة بن الأكوع: كتاب الجهاد والسير، باب في غزوة حنين (١٢٧٦) واللفظ لـه ، والترمذي (١٢٨٦)، ومسند (٧) مسلم عن سلمة بن الأكوع: كتاب الجهاد والسير، باب في غزوة حنين (٢٧٦٦).
(٦) ابن سيد الناس: عيون الأثر ٢/ ٢٢٢، وابن قيم الجوزية: زاد المعاد ٣/ ٢٠١)، وأحمد (٢٧٦٦)، وأحمد (٢٧٦٦).
(٢) مسلم عن سلمة بن الأكوع: كتاب الجهاد والسير، باب في غزوة حنين (٢٧٦٢)، وأحمد (٢٧٦٢)، وأحمد (٢٧٦٢).
(٨) ابن مشام: السيرة النبوية ١/ ٢٢٢، وابن مالغرب، مادة شوه ١٣/ ٢٠٨، ٢٢٢].



(1) نداد: ندسرج ریسفط، الشر این سال
 (۲) این هشام: السرة النبریة ۲۱/۲۸
 (۳) الدصارة الجموعة والجماعة من الله
 (۳) الدخاري كتاب الجماد والسره ماب المحاري كتاب المجادي داب المحادي والمدرة ماب المحادية (۳) من المحادية من الله

خريطة رقم (١) غزوة حنين 1. 26. (STATADE Land and that in

(1) 12 Lever and the second and the



كما نجد النبي ﷺ يُعَلِّم أُمَّته الاستعادة من أي خور وجبن؛ لأن الآجال والأرزاق وكل الكون بيد الله تشييصرفها كيف يشاء، فقال ﷺ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الجُبْنِ وَالْبُخْل...»<sup>(۱)</sup>.

ويستمرُّ ﷺ في تعليم أُمَّته الشجاعة في كل الميادين، بدايةً من ميدان الكلمة وانتهاءً بميدان الجهاد في سبيل الله، ومن أعظم هذه الميادين التي يُوَّكِّد عليها النبي ﷺ ميدان مواجهة الظلم، فيقول ﷺ: «أَفْضَلُ الجِهَادِ كَلِمَةُ عَدْلٍ عِنْدَ سُلْطَانٍ جَائِرٍ»<sup>(٢)</sup>. وهو ﷺ القائل -أيضًا- في فضل الجهاد والإقدام بالنفس والمال: «لَغَدْوَةٌ فِي سَبِيلِ اللهِ أَوْ رَوْحَةٌ<sup>(٢)</sup>

ومع هذه الشجاعة التي كان يتحلَّى بها رسول الله ﷺ إلاَّ أنها لم تكن شجاعة تهوُّر، إنها كانت مضبوطة بالعقل؛ فلننظر إلى حصاره ﷺ لحصن الطائف الذي استمرَّ أكثر من أربعين يومًا، عَلِمَ - خلالها - ﷺ أن الطعام والشراب اللذين بداخل حصن الطائف يكفيانه سنة على الأقلِّ أو عِدَّة سنوات، وعندها وازن ﷺ القائدُ الشجاع بين مضارً الحصار وفوائده، فوجد أن بقاءه في هذه البقعة - أكثر من ذلك - سيوقع الدولة الإسلاميَّة في مشاكل ضخمة؛ لأن القوَّات الإسلامية ليست مجرَّد فرقة من الجيش الإسلاميَ بل هي المجتمع المسلم بكامله، كها أن النبي ﷺ لم يترك في المدينة إلاَّ القليل من الرجال لحراسة الديار والنساء، فهي إذن معرَّضة للمهاجة من المشركين واليهود؛ لذلك

- (۱) البخاري: كتاب الدعوات، باب الاستعادة من الجبن والكسل (۱۳٦٧)، ومسلم: كتاب الـذكر والـدعاء والتوبة والاستغفار، باب التعوذ من العجز والكسل وغيره (۲۷۰٦)، والنسائي عن عمر بـن الخطـاب (۱۸۵۰) واللفظ له.
- (٢) أبو داود عن أبي سعيد الخدري: كتاب الملاحم، باب الأمر والنهي (٤٣٤٤)، والترمذي (٢١٧٤) وقـال أبو عيسى:... وهذا حديث حسن غريب من هذا الوجه. وابن ماجه (٤٠١١) وقال الألباني: صـحيح. انظر: السلسلة الصحيحة (٤٩١).
- (٣) الغَدُوَة: المرة الواحدة من الغدو، وهو الخروج في أي وقت كان من أول النهـار إلى انتصـافه، والروحـة: المرة الواحدة من الرواح، وهو الخروج في أي وقت كـان مـن زوال الشـمس إلى غروبهـا. وسـبيل الله: الجهاد. انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ٢/ ١٤، والنووي: المنهاج ٢٦/١٣.
- (٤) البخاري عن أنس بـن مالـك: كتـاب ألجهاد والسـر، بـاب الغـدوة والروحة في سـبيل الله (٢٧٩٢)، ومسلم: كتاب الإمارة، باب فضل الغدوة والروحة في سبيل الله (١٨٨٠).

أخذ عظي قراره الشجاع بفك الحصار (١).

وهذه الشجاعة - أيضًا- كانت مضبوطة بالرحة؛ فلذلك لم يستعملها إلاً في مواطن الجهاد؛ لإعلاء كلمة الله خفَّاقة، ومن ثَمَّ لم ينتقم رسول الله ﷺ لنفسه، ولم يضرب بيده إلاَّ في سبيل الله، فقالت عائشة عضى: « مَا ضَرَبَ رَسُولُ الله ﷺ شَيْئًا قَطُّ بِيَدِهِ، وَلاَ امْرَأَةً، وَلاَ خَادِمًا، إِلاَّ أَنْ يُجَاهِدَ فِي سَبِيلِ الله، وَمَا نِيلَ مِنْهُ شَيْءٌ قَطٌ فَبَنْتَقِمَ مِنْ صَاحِبِهِ إِلاَّ أَنْ يُنْتَهَكَ شَيْءٌ مِنْ عَارِمِ الله فَبَنْتَقِمَ لله كَلَ<sup>(1)</sup>.

هكذا كانت شجاعة النبي ﷺ شجاعة قائمة على يقين وثبات وأخلاق ومبادئ؛ لذلك كانت مضرب الأمثال للأجيال على مرِّ العصور.. فها أروعها من شجاعة !

\* \* \*

<sup>(</sup>١) السهيلي: الروض الأنف ص٢٥٥-٢٦٦، وابن كثير: السيرة النبوية ٣/ ٢٥٢-٧٠٩.

<sup>(</sup>٢) مسلم: كتاب الفضائل، باب مباعدته ﷺواختياره من المباح أسهله (٢٣٢٨). انظر: أحمد بن عبد العزيز الحداد: أخلاق النبي ﷺفي القرآن والسنة ٣/ ١٣٤٣.



البساب الأول

ling tilling

N ALACEMENT 10



معاملاته ٢ مع زوجاته البحث الثاني: معاملاته ٢ مع زوجاته البحث الثاني: معاملاته ٢ مع زوجاته البحث الثاني: معاملاته ٢ مع أولاده وأحفاده البحث الثالث: معاملاته ٢ مع أصحابه البحث الرابع: معاملاته ٢ مع مع من لا يعرف البحث الخامس: معاملاته ٢ مع من لا يعرف

وب من تبكى، فقال لها: المحليظ الى الخليظ والمعالمة المعالمة المنظلة المنظلة الم

قال أبو الهدى الصيادي (شاعر سوري): مُحَمَّدُ الْخَيْر بِمَحْمُودِ الْخِصَالِ أَحْيَدُ

الكان علاد بالدين أراده

الْخَلْقِ أَعْلَى الْوَرَى خُلُقًا وَآثــــارا

وة للعالمين أس

الفصل الثاني کے معاملاتے 🚈 💥

سَمَتْ معاملات النبي على سموًا لا يدانيه أحد؛ فكان على النموذج والمثل في تعاملاته مع زوجاته وأولاده وأحفاده، كما كانت معاملاته مع أصحابه مضرب الأمثال؛ فكان يخاطب كل صحابي بلغة تصل إلى قلبه قبل عقله وذهنه؛ لذلك أحبَّ الصحابة النبي حبًّا ملك عليهم أفئدتهم، وكذلك كانت تعاملاته على مع جنوده؛ فكان معلَّمًا ومربيًّا غرس في نفوسهم وعقولهم المبادئ السامية التي تَفُوق كل المبادئ التي عرفتها الإنسانيَّة؛ فكانت معاملاته دليلاً على نبوَّته على وهذا ما سوف نتناوله في هذا الفصل من خلال المباحث التالية:

> المبحث الأول: معاملاته على مع زوجاته المبحث الثاني: معاملاته على مع أولاده وأحفاده المبحث الثالث: معاملاته على مع أصحابه المبحث الرابع: معاملاته على مع جنوده المبحث الخامس: معاملاته على مع من لا يعرف

٤٦

**D**æ



# المبحث الأول :

## معاملاته ﷺ مع زوجاته

شاء الله على أن يخلق الإنسان من ذَكَرٍ وأنثى، وأن تكون إحدى سُنَنِه وآياته التزاوجَ بين هذين الجنسين، فقد قال تعالى: ﴿وَمِنْ آَيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ <sup>(١)</sup>﴾ ، فالسكينة والرحمة والمودَّة من أعظم آيات الله في الزواج.

وكانت حياة رسول الله عنه الزوجيَّة تطبيقًا لهذه المعاني القرآنيَّة؛ لـذلك نجده عنه يُكثر من وصية أصحابه بـالمرأة، ويحتُّ الأزواج أن يعـاملوا أزواجهم معاملة حسنة مستمدَّة من آية الزواج القائمة على المودَّة والرحمة، فيقول عنى : «خَيْرُكُمْ خَيْرُكُمْ لأَهْلِهِ، وَأَنَا خَيْرُكُمْ لأَهْلِي »<sup>(٢)</sup>.

وقد ضرب أمثلة رائعة من خلال عَلاقته مع زوجه؛ فتجده أوَّل مَنْ يواسيها، يُكَفُكف دموعها، يُقَدِّر مشاعرها، لا يهزأ بكلماتها، يسمع شكواها، ويخفِّف أحزانها؛ فكان مثالاً يُحتذى، وقدوة حسنة يستفيد منها البيت المسلم على مرَّ القرون والأزمان، فعن أنس ه أنه قال: بلغ صفية عن أن حفصة عن قالت: بنت يهودي. فبكت فدخل عليها النبي عن وهي تبكي، فقال لها: هما يُبْكِيكِ؟» فقالت: قالت لي حفصة عن : إني بنت يهودي.

فقال النبي ﷺ : «إِنَّكِ لابْنَةُ نَبِيٍّ، وَإِنَّ عَمَّكِ لَنَبِيٌّ، وَإِنَّكِ لَتَحْتَ (٣)نَبِيٍّ، فَفِيمَ تَفْخَرُ

- (١) (الروم: ٢١).
- (٢) ابن ماجه (١٩٧٧)، والترمذي (٣٨٩٥) وقال أبو عيسى: هذا حديث حسن غريب صحيح من حديث الثوري. وقال الألباني: صحيح. انظر: السلسلة الصحيحة (٢٨٤).
- (٣) يعني: هي عنده في صّحبته وعصّمته ليلا ونهارًا، يؤاكلها ويضاجعها ويعاشرها أشد العشرة والاختلاط، انظر: ابن كثير: تفسير القرآن العظيم ٨/ ١٧١، والألوسي: روح المعاني ٢٨/ ١٦٢.

(1) - 255

عَلَيْكِ؟» ثم قال: «أَتَقِي اللهَ يَا حَفْصَةُ»<sup>(١)</sup>.

كما وصفت السيدة عائشة عن حال النبي ي كزوج داخل بيته، فقد كان ي بي المحمان المعاد من منطلق الرحمة والحب، «يَخْصِفُ نَعْلَهُ (٢) وَيُرَقِّعُ نَوْبَهُ (٣)» (٤) . فكان تعامله مع زوجاته من منطلق الرحمة والحب، كما أنه تعامل -أيضًا- من منطلق أنه بشر مثل باقي البشر الأسوياء، الذين لا يَرَوْنَ غضاضة في مساعدة أزواجهم.

ومن عظيم محبَّته لهن - رضي الله عنهن - أنه عَنَى كان يشاركهن المأكل والمشرب من الإناء نفسه، فعن عائشة عضى أنها قالت: «كُنْتُ أَشْرَبُ فَأُنَاوِلُهُ النَّبِيَّ عَنَى، فَيَضَعُ فَاهُ عَلَى مَوْضِع فِيَ، وَأَتَعَرَّقُ الْعَرْقَ<sup>(٥)</sup> فَيَضَعُ فَاهُ عَلَى مَوْضِع فِيَّ<sup>(١)</sup>. وكان يخرج معهن للتنزُّه لزيادة أواصر المحبَّة، فيروي البخاري: «كَانَ النَّبِيُّ عَنِي إِذَا كَانَ بِاللَّيْلِ سَارَ مَعَ عَائِشَةَ يَتَحَدَّثُ»<sup>(٧)</sup>.

وكان كثيرًا ما يمتدح زوجاته، فها هو ذا على يمتدح عائشة عض قائلاً: «إِنَّ فَضْلَ عَائِشَةَ عَلَى النِّسَاءِ كَفَضْلِ الثَّرِيدِ<sup>(٨)</sup> عَلَى سَائِرِ الطَّعَامِ<sup>(٩)</sup> (<sup>١٠)</sup>. كما تجلَّت رحمته ورأفته على زوجاته حينها دخل على زينب بنت جحش على

- (۱) الترمذي: كتاب المناقب، باب فضل أزواج النبي على (۳۸۹٤) وقال: هذا حديث حسن صحيح غريب من هذا الوجه. وأحمد (۱۲٤۱٥) وقال شعيب الأرناءوط: إسناده صحيح على شرط الشيخين. وابس حبان (۲۲۱۱)، وقال الألباني: صحيح. انظر: مشكاة المصابيح (٦١٨٣).
- (٢) الخصف: إصلاح النعل وخياطته، انظر: الحربي: غريب الحديث ٣/ ١٠٣٠، وابن منظور: لسان العرب، مادة خصف ٩/ ٧١.
  - (٣) يرقع الثوب: أي يصل ويسد خرقه، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة رقع ٨/ ١٣١.
- (٤) أحدّ (٢٤٧٩٣)، وقال شعيب الأرناءوط: حديث صحيح. وابن حبان (٥٧٦٩). (٥) العَرْق: العظم، وعَرَقْتُ العظمَ وتَعَرَّقُتُه: أخذتُ اللحم عنه بأسـناني نهشًا، انظر: النـووي: المنهـاج في
- شرح صحيح مسلم بن الحجاج ٣/ ٢١١، وابن منظور: لسان العرب، مادة عرق ٢٠/ ٢٠. (٦) مسلم: كتاب الحيض، باب جواز غسل رأس زوجها وترجيله... (٣٠٠)، والنسائي (٧٠) واللفظ لـه، والطيالسي (١٦٠٦).
- (٧) البخاري عن عائشة: كتاب النكاح، باب القرعة بين النساء إذا أراد سفرًا (٥٢١١) تامًا، ومسلم: كتـاب فضائل الصحابة ، باب في فضل عائشة عضى (٢٤٤٥).
- (٨) الثريد: هو أن يثرد الخبر بمرق اللحم، وقد يكون معه اللحم، انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري
   ٩/ ٥٩، وابن منظور: لسان العرب، مادة ثرد ٣/ ١٠٢.
- (٩) فضل الثريد على غيره من الطعام إنما هو لما فيه من تيسير المؤنة وسهولة الإساغة، وكان أجَلَّ أطعمتهم يومنذ، انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ٢/ ٤٤٧.
- (١٠) البخاري عن أبي موسى الأشعري: كتّاب الأنبياء (٣٧٧٠)، ومسلم: كتاب فضائل الصحابة ، باب في فضل عائشة عضي (٢٤٤٦).

## 705 (1)

فوجد حبلاً مدودًا بين الساريتين، فقال: «مَا هَذَا الحَبْلُ؟». قالوا: هذا حبل لزينب<sup>(۱)</sup> ويف فإذا فترت<sup>(۲)</sup> تعلَّقت<sup>(۳)</sup>. فقال النبي عَظِير: «لا، حُلُّوهُ لِيُصَلِّ أَحَدُكُمْ نَشَاطَهُ، فَإِذَا فَتَرَ فَلْبَقْعُدْ»<sup>(٤)</sup>.

وكثيرًا ما يحلُم رسول الله على زوجاته، ويقابل جفوتهن بصدر رحب، وبشاشة وحُبَّ، فقد استأذن أبو بكر على النبي على فسمع صوت عائشة على عاليًا، فليًا دخل تناولها ليلطمها، وقال: لا أراكِ ترفعين صوتك على رسول الله على. فجعل النبي على يحجزه<sup>(0)</sup>، وخرج أبو بكر على مُغضبًا، فقال النبي على حين خرج أبو بكر على: «كَيْفَ رَأَيْتِنِي أَنْقَذْتُكِ مِنَ الرَّجُلِ؟!» فمكث أبو بكر على أيامًا، ثم استأذن على رسول الله على فوجدهما قد اصطلحا، فقال لهما: أدخلاني في سلمكما كما أدخلتهاني في حربكما. فقال النبي على : «قَدْ فَعَلْنَا، قَدْ فَعَلْنَا»<sup>(1)</sup>.

كما كان رسول الله عَلَي يقابل غَيرة زوجاته مقابلة فيها كثير من الحلم والأناة، وإعطاء كل زوجة حقَّها من التقدير والاحترام، فها هي عائشة عض تغار من كثرة ذكر الرسول لخديجة عضي وشدَّة حُبِّه لها، رغم وفاتها قبل أن يتزوَّج رسول الله عَلَي عائشة عَضَى، فتقول عضي في ذلك: ما غِرْتُ على أحد من نساء النبي عَلَي ما غِرْتُ على خديجة قطُّ، وما رأيتُها قطُّ، ولكن كان يُكثِر فِكرها، وربها ذبح الشاة، ثم يُقَطِّعها أعضاءَ، ثم يَعْتُها في صدائق<sup>(۷)</sup> خديجة عضى، وربها قلتُ له:

كأنه لم يكن في الدنيا امرأة إلاَّ خديجة عصى فيقول: «إِنَّهَا كَانَتْ وَكَانَتْ،،

- (١) هي السيدة زينب بنت جحش أم المؤمنين (رضي الله عنها).
  (٢) فترت أي: كسلت عن القيام في الصلاة. انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ٣٦/٣.
  (٣) تعلقت: أي استمسكت به. وفي رواية مسلم: «أمسكت به».
  (٤) البخاري: كتاب أبواب التهجد، باب ما يُكره من التشديد في العبادة (١١٥)، ومسلم: كتاب صلاة (٤) البخاري: كتاب أبواب التهجد، باب ما يُكره من التشديد في العبادة (١١٥٠)، ومسلم: كتاب صلاة (٤) البخاري: كتاب أبواب التهجد، باب ما يُكره من التشديد في العبادة (١١٥٠)، ومسلم: كتاب صلاة (٤) البخاري: كتاب أبواب التهجد، باب ما يُكره من التشديد في العبادة (١١٥٠)، ومسلم: كتاب صلاة (٤) البحاري: كتاب أبواب التهجد، باب ما يُكره من التشديد في العبادة (١١٥٠)، ومسلم: كتاب صلاة (٤) البحاري: وقصرها، باب أمر من نعس في صلاته... (٢٨٤).
  (٥) يججزه: أي يمنع أبا بكر من ضربها ولطمها، انظر: العظيم آبادي: عون المعبود ٢٣٤/٢٢.
  (٦) أبو داود (١٩٩٩)، وأحد (١٨٤١٨)، وقال شعب الأرناءوط: إسناده صحيح على شرط مسلم.
  (٢) صدائق خديجة: أي أصدقائها، جع صديقة وهي المحبوبة. انظر: المباركفوري: تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي ٢٦/٢٥).
- (٨) إنها كانت وكانت: أي كانت فاضلة وكانت عاقلة، ونحو ذلك. انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري /٨) إنها كانت (٨) إنها كانت أي كانت فاضلة وكانت عاقلة، ونحو ذلك. انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري /٨)

أسوة للعالمين أسوة للعالمين أوراد »(١). وَكَانَ لِي مِنْهَا وَلَدُ »(١).

ورغم ما كان يجد النبي في بعض الأوقات من نسائه، إلاَّ أنه لم يضرب امرأة له قطُّ كما قالت عائشة عن : هما ضَرَبَ رَسُولُ الله عَنْ امْرَأَةً لَهُ قَطُّ ... »<sup>(٢)</sup>. بل كان يواسيها عند بكانها لأي سبب من الأسباب، فيروى «أنَ صفية عنه خرجت مع رسول الله عن في سفر، فأبطأت في المسير، فاستقبلها رسول الله عن وهي تبكي، وتقول: حملتني على بعير بطيء. فجعل رسول الله يمسح بيديه عينيها ويسكِّتها...»<sup>(٣)</sup>.

كما أشرك النبي على زوجاته في مواقف عظيمة كثيرة، وأحداث تهمُّ الأُمَّة بأجمعها، ففي يوم الحديبية<sup>(1)</sup> أمر رسول الله على أصحابه أن ينحروا الهدي ثم يحلقوا، فلم يفعل ذلك منهم أحد، وردَّد ذلك على ثلاث مرَّات دون أن يستجيب أحدٌ إلى أمره، ولمَّا لم يستجب أحد إلى أمره، دخل رسول الله على زوجه أم سلمة عن ، فذكر لها ما لقي من الناس، فقالت: يا نبي الله، أتحبُّ ذلك، اخرج لا تكلِّم أحدًا منهم كلمة حتى تنحر بُدْنك، وتدعو حالقك فيحلقك. فخرج فلم يكلِّم أحدًا منهم حتى فعل ذلك؛ نحر بُدنه، ودعا حالقه فحلقه، فليَّا رأَوْا ذلك، قاموا فنحروا، وجعل بعضهم يحلق بعضًا حتى كاد بعضهم يقتل غمَّا<sup>(0)</sup>، ورغم خطورة هذا الموقف إلاَّ أن رسول الله على أن المؤمنين أم سلمة على ، فكان خيرًا وبركة على الأُمَّة كلها.

والناظر إلى سيرته على يجد أن رسول الله عنى كان يُقَدِّر أزواجه حتَّى التقدير، ويُولِيهم

- (۱) البخاري: كتاب فضائل الصحابة، باب تزويج الني عنى المحتجة وفضلها (۳٦٠٧) واللفظ لـه، ومسلم:
   كتاب فضائل الصحابة، باب فضائل خديجة أم المؤمنين (٢٤٣٦).
- (۲) مسلم: كتاب الفضائل، باب مباعدته اللائماس (۲۳۲۸)، وأبو داود (۲۷۸٦)، وأحمد (۲٤٠٨٠)
   واللفظ له، وابن حبان (۲۸۸)، وأبو يعلى (۲۳۷۵).
- (٣) أحد (٢٦٩٠٨)، والنسائي عن أنس بن مالك: السنن الكبرى ٣٦٩ (٢٦٩٠)، واللفظ لـه، وقال الهيثمي: رواه أحد وفيه سمية روى لها أبو داود وغيره ولم يضعفها أحد، وبقية رجالـه ثقـات. انظر: الهيثمي: مجمع الزوائد ومنبع الفوائد ٤/٥٨٩.
- (٤) الحديبية: قرية سميّت ببثر بها، بينها وبين مكة مرحلة، وبينها وبين المدينة تسع مراحل، اعتمر الـنبي نظرة عمرة الحديبية، ووادع فيها المشركين لمضي خمس سـنين وعشرة أشبهر للـهجرة النبوية، انظر: يـاقوت الحموي: معجم البلدان ٢٢/ ٢٢٩، ٣٣٠.
- (٥) البخاري: كتاب الشروط، باب الشروط في الجهاد والمصالحة مع أهل الحرب، وكتابة الشروط (٢٧٣١)، (٢٧٣٢)، وابن حبان (٤٨٧٢)، وغمًا: أي حزنًا على عدم المبادرة للامتثال.



عنايةً فائقةً ومحبَّةً لائقةً، فكان نِعْمَ الزوج عَيْنٍ.

جاء الإسلام بمعيارٍ حقيقي للعَلاقة بين الأب وأبنائه، هذا المعيار قائم على الرحمة، والرأفة، والشفقة، والتوجيه، والرعاية الصحيحة لهؤلاء الأبناء في كل شئون حياتهم، فالأب هو الحصن الذي يأوي إليه الأبناء في كل وقت؛ ولذلك فإن القرآن قد خلَّد هذه العَلاقة عندما ذكر نداء لقمان الطَّلاً لابنه، والذي يفيض بكل معاني التربية، فقال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ لُقُمَانُ لابْنِهِ وَهُوَ يَعِظُةُ يَا بُنَيَّ لاَ تُشْرِكْ بِاللهِ إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ<sup>(۱)</sup> ﴾.

ولننظر معًا إلى خصوصيَّة العَلاقة الرائعة بين الأب وابنته في موقف الرسول على الذي ترويه عائشة على قائلة: أقبلَتْ فاطمة على تمشي كأن مشيتها مَشْيُ النبي على الذي ترويه عائشة على قائلة: أقبلَتْ فاطمة على تمينه أو عن شهاله، ثم أسرَّ إليها حديثًا فقال النبي على: «مَرْحَبًا بِابْنَتِي". ثم أجلسها عن يمينه أو عن شهاله، ثم أسرَّ إليها حديثًا فبكت، فقلتُ لها: لم تبكين؟ ثم أسرَّ إليها حديثًا فضحكت، فقلتُ ما رأيت كاليوم فرحًا أقرب من حزن، فسألتها على أن من يمنه أو عن شهاله، ثم أسرَّ إليها حديثًا فبكت، فقلتُ لها: لم تبكين؟ ثم أسرَّ إليها حديثًا فضحكت، فقلتُ: ما رأيت كاليوم فرحًا أقرب من حزن، فسألتها على قال، فقالت: ما كنتُ لأفشي سرَّ رسول الله على، حتى قُبِضَ أقرب من حزن، فسألتها على قال، فقالت: ما كنتُ لأفشي سرَّ رسول الله على، حتى قُبِضَ النبي على فسألتُها، فقالت: أسرَّ إليها حديثًا فضحكت، فقلتُ: ما رأيت كاليوم فرحًا أورب من حزن، فسألتها على قال، فقالت: ما كنتُ لأفشي سرَّ رسول الله على، حتى قُبِضَ النبي على فسألتُها، فقالت: أسرَّ إليها حديثًا فضحكت، فقلتُ: ما رأيت كلَّ سنَةٍ مَرَة، وَإِنَّ عبْرِيلَ كانَ يُعَارِ ضُنِي الْقُرْآنَ كُلَّ سَنَةٍ مَرَة، وَإِنَّ عبْرِيلَ كانَ يُعارِضُنِي الْقُرْآنَ كُلَ سَنَةٍ مَرَة، وَإِنَّ عنوان أور النبي على النبي على القرْآنَ كُلَ سَنةٍ مَرَة، وَإِنَّ عارضَ النبي على النبي أن أن تكوني، ولا أراه إلاً حضر أجَلي، وَإِنَّكِ أوَّلُ أَهْلِ بَيْتِي خاتا إيه، فبكيتُ، عارضَني النه أور أن يُنْ تكوني، أولا أراه إلاً حضر أجَلي، وَإِنَّكِ أوَّلُ أَهْلِ بَيْتِي أَن تكوني، ولا أراه إلاً حضر أجَلي، وَإِنَّكِ أوَّلُ أَهْلِ بَيْتِي خاتا إلى فبكيتُ، وقال: «أمَا مَرْ ضَيْنَ أَنْ تكوني سَيِّة نساء أهل الجَنَة أو نساء المُؤْمِنِينَ». فضحكت لذلك أن الماذ أما مَرْ ضَيْنَ أَنْ تكوني سَيِّة نساء أهل الجَنَّة أوْ نساء المُؤْمِنِينَ». فضحك فنه على النه عنه منه على الحبُ والحنان.

أمَّا عند وفاة إبراهيم ابن النبي عَنِينَ فقد تجلَّت عظمته عَنِينَ وظهرت مشاعر الأب الجياشة تجاه ولده حين خاطبه قائلاً: «يَا إِبْرَاهِيمُ، لَوْ لا أَنَّهُ أَمْرُ حَقٍّ، وَوَعْدُ صِدْقٍ، وَيَوْمٌ

(۱) (لقمان: ۱۳).

<sup>(</sup>٢) البخاري: كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام (٣٦٢٣).

جَامِعٌ، لَوْلا أَنَّهُ أَجَلٌ عَدُودٌ، وَوَقْتٌ صَادِقٌ، لَحَزِنَّا عَلَيْكَ حُزْنًا أَشَدَّ مِنْ هَذَا، وَإِنَّا بِكَ يَا إِبْرَاهِيمُ لَحْزُونُونَ، تَدْمَعُ الْعَيْنُ، وَيَحْزَنُ الْقَلْبُ، وَلا نَقُولُ مَا يُسْخِطُ الرَّبَّ». وحينا قُبض إبراهيم ابن النبي ﷺ قال لهم: «لا تُدْرِجُوهُ فِي أَكْفَانِهِ حَتَّى أَنْظُرَ إِلَيْهِ». فأتاه فانكبَّ عليه وبكى<sup>(۱)</sup>.

(08)

~?**F** 

كما اهتمَّ رسول الله تَنْتُجُ بأحفاده، وعنى تَنْتُجُ باختيار أجل الأسماء لهم، فعن عليَّ تَنْ قال: لَمَّا وُلِدَ الحسن في سمَّيته حربًا، فجاء رسول الله تَنْتُ فقال: «أَرُونِي ابْنِي، مَا سَمَّيْتُمُوهُ؟» قال: قلتُ: حربًا. قال: «بَلْ هُوَ حَسَنٌ». فلمَّا وُلِدَ الحسين في سمَّيته حربًا، فجاء رسول الله تَنْتُ فقال: «أَرُونِي ابْنِي، مَا سَمَّيْتُمُوهُ؟» قال: قلتُ: حربًا. قال: «بَلْ هُوَ حُسَيْنُ». فلما وُلِدَ الثالث سمَّيته حربًا، فجاء النبي تَنْتُ فقال: «أَرُونِي ابْنِي، مَا سَمَّيتُهُوهُ؟» قلتُ: حربًا. قال: «بَلْ هُوَ مُحْسِنٌ». قال: «سَمَّيْتُهُمُ بِأَسْمَاء وَلَدِ هَارُونَ شَبْر وَشُبَيْر وَمُشْبِر»<sup>(۲)</sup>.

وكان من شدَّة حُبَّه ولهفته على أحفاده ما رواه عبد الله بن بُرَيْدة هَيْن عن أبيه، قال: رأيتُ رسول الله ﷺ يخطب، فأقبل حسن وحسين شين ، عليهما قميصان أحمران، يعثران ويقومان، فنزل النبي ﷺ فأخذهما فوضعهما في حجره، فقال: «صَدَقَ اللهُ: ﴿إِنَّهَا أَمُوَالُكُمْ وَأَوْلادُكُمْ فِنْنَةٌ (٣) ﴾، رَأَيْتُ هَذَيْنِ فَلَمْ أَصْبِرُ». ثم أخذ في خطبته (<sup>1)</sup>. وكذا كان حُبُّه لبقيَّة أحفاده، فقد كان ﷺ يُصَلِّي وهو حامل أمامة بنت ابنته زينب مُن فإذا سجد وضعها، وإذا قام حملها<sup>(ه)</sup>.

- (۱) مسلم: كتاب الفضائل، بـاب رحمته ﷺ الصبيان والعيـال وتواضـعه وفضـل ذلـك (۲۳۱۵)، وانظـر: العصامي: سمط النجوم ۱/ ۲۱۱، ۲۱۱.
- (٢) أحمد (٧٦٩) وقال شعيب الأرناءوط: إسناده حسن رجاله ثقات رجال الشيخين غير همانئ بن همانئ. والموطأ – رواية محمد بن الحسن (٦٦٠)، والحاكم (٤٧٧٣) وقمال: همذا حمديث صحيح الإسمناد ولم يخرجاه.

- (٤) أبو داود (١١٠٩)، وابن ماجه (٣٦٠٠)، والحاكم (٧٣٩٦) وقـال: هـذا حـديث صحيح على شـرط الشيخين ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي، وابن خزيمة (١٧٠٠)، وقال الألباني: صحيح. انظر: صحيح أبـي داود (٩٨١).
- (٥) البخاري عن أبي قتادة: كتاب أبواب سترة المصلي، باب إذا حمل جارية صغيرة على عنقـه في الصـلاة (٥١٦)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب جواز حمل الصبيان في الصلاة (٥٤٣).

to or

وها هو ذا على يخرج على المسلمين في إحدى صلاتي الْعَثِيِّي - الظهر أو العصر - وهو حاملٌ أحدَ ابنيه: الحسن أو الحسين عصن ، فتقدَّم رسول الله على فوضعه عند قدمه اليمنى، فسجد رسول الله على سجدة أطالها، قال أي<sup>(١)</sup>: فرفعتُ رأسي من بين الناس، فإذا رسول الله على ساجد، وإذا الغلام راكب على ظهره فعُدْتُ فسَجَدْتُ، فلمَّ انصر ف رسول الله على قال الناس: يا رسول الله، لقد سجدْتَ في صلاتكَ هذه سجدة ما كنتَ تسجدها، أفشيء أُمِرْتَ به؟ أو كان يُوحى إليكَ؟ قال: «كُلُّ ذَلِكَ لَمْ يَكُنْ، وَلَكِنَّ ابْنِي ارْتَحَلَنِي، فَكَرِهْتُ أَنْ أُعَجِّلَهُ حَتَّى يَقْضِيَ حَاجَتَهُ»<sup>(١)</sup>.

ولم تكن هذه المواقف مواقف عابرة في حياته على الكنها كانت صفة أصيلة من صفاته على لذلك يُرْوَى عن أبي هريرة الله أن رسول الله على قَبَّل الحسن بن علي الله والأقرعُ بن حابس التميمي جالس، فقال الأقرع: إن لي عشرة من الولد ما قَبَّلْتُ منهم أحدًا قطُّ. فقال رسول الله على: «مَنْ لا يَرْحَمُ لا يُرْحَمُ» (٣).

ومع ذلك فلم يكن هذا الحبُّ العظيم من النبي محمد ﷺ لأو لاده وأحفاده يدفعه إلى الجور على المسلمين من أجلهم، فيُروى أن عليَّ بن أبي طالب ش أتى فاطمة شيئ فقال: إني أشتكي صدري ممَّا أجد بالقرب. قالت: وأنا والله، إني لأشتكي يدي ممَّا أطحن الرحا. فقال لها: اثتي النبي ﷺ فقد أتاه سبي؛ اثتيه لعله يخدمك خادمًا. فانطلقت إلى النبي ﷺ فأتاهما فقال: «إنَّكُمَا جِئْتُمَانِي لأَخْدُمَكُمَا خَادِمَا، وَإِنِّي سَأْخُبِرُكُمَا بِمَا هُوَ خَيْرٌ لَكُمَا مِنَ الخَادِمِ، فأين شِئْتُها أخبرُ ثُكُمًا بِبَا هُوَ خَيْرٌ لَكُمَا مِنَ الخَادِمِ: تُسَبِّحَانِهِ دُبُرَ كُلً صَلاةٍ تَلائًا وَنَلاثِينَ، وَتَحْمِدَانِهِ ثَلاثًا وَتَلاثِينَ، وَتُكَبَّرَانِهِ أَرْبَعًا وَتَلاثِينَ. وَإِذَا آخَذْتُمَا مَضَاجِعُكُمًا مِنَ اللَّيْلِ، فَتِلْتَ مانَعُهُ مُنَا مَعَانَ هُوَ مَعْرُونَ لَكُمَا مِنَ الحَادِمِ عُلَيْ مُؤْذِكُما مَا هُوَ حَيْرٌ لَكُمَا مِنَ الخَادِمِ،

- (١) هو شداد بن الهاد الليثي ﷺ، وهو راوي الحديث، ورواه عنه ابنه عبد الله بن شداد.
- (٢) النسائي: كتاب صفة الصلاة، باب هل يجوز أن تكون سجدة أطول من سجدة (١١٤١)، وأحمد (٢٠٧٦) وقال شعيب الأرناءوط: إسناده صحيح رجاله ثقات رجال الشيخين... والحاكم عن شداد بن الهاد (٤٧٧٥) واللفظ له، وقال: هـذا حـديث صحيح على شـرط الشيخين ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي.
  - (٣) البخارَي: كتاب الأدب، باب رحمة الولد وتقبيله ومعانقته (٥٩٩٧)، وأبو داود (٥٢١٨).
- (٤) ابن حبان (٥٥٢٤) وقال شعيب الأرناءوط: إسناده صحيح. وابن أبي شـيبة: المصــنف ٧/ ٣٨، واللفـظ له.

لهم – على حساب المسلمين، بل ويعلمهم – كذلك – أن يرتبطوا بالله ﷺ فهو خير مُعين على كل أعمالهم، فالاستعانة به وحده ﷺ تُسْعِد الإنسان في حياته وآخرته.

هكذا كانت عَلاقة الأب ﷺ بأبنائه وأحفاده.. عَلاقة قائمة على المحبَّة والحنان تَشعر الأسرةُ في ظلِّها بالأُلْفة، فما أعظمك يا رسول الله مِنْ أَبِ وَجَدًّا

## المبحث الثالث :

#### معاملاته ﷺ مع أصحابه

مِنْ نِعَمِ الله على الأُمَّة الإسلاميَّة نعمة الحُبِّ في الله مَنَّة، التي بها توثَّقت العَلاقة بين المسلمين منذ بداية الدعوة، فبعدما كانوا في جاهليتهم متباغضين متقاتلين، انقلبوا بفضل من الله إلى إخوة متحابِّين، قال تعالى في شأنهم: ﴿فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانَا<sup>(١)</sup> ﴾، ثم جعل الله الأُخُوَّة الصادقة دليلاً على إيهان العبد بربِّه، فقال عَلَى: ﴿إِنَّهَا المُؤْمِنُونَ إِخْوَةً<sup>(٢)</sup> ﴾.

كما مدح رسول الله على المتحابِّين في الله، وكشف عن عظيم ثمار هذا الحبِّ في الله، وكشف عن عظيم ثمار هذا الحبِّ في الآحرة، فقال على: «سَبْعَةٌ يُظِلُّهُمُ اللهُ فِي ظِلِّهِ...» فذكر منهم: «... رَجُلانِ تَحَابًا فِي اللهِ الْجَتَمَعَا عَلَيْهِ وَتَفَرَّقَا عَلَيْهِ...»<sup>(٣)</sup>.

كما ذمَّ ﷺ التناحر والتخاصم بين الأصحاب، فقال ﷺ: «لاَ يَحِلُّ لِرَجُلٍ أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلاَثِ لَيَالٍ، يَلْتَقِيَانِ فَيُعْرِضُ هَذَا وَيُعْرِضُ هَذَا، وَخَبْرُهُمَا الَّذِي يَبْدَأُ بِالسَّلاَمِ»<sup>(1)</sup>.

وفي سيرته ﷺ نجده يعامل أصحابه معاملة تدلُّ على حُبَّه لهم جميعًا؛ وكأنه ﷺ يخصُّ كلَّ صحابي بحبَّ خاصٌ يختلف عن باقي أصحابه؛ حيث نجده ﷺ يصف أصحابه

(۱) (آل عمران: ۱۰۳).

01) - 2 - E

- (۲) (الحجرات: ۱۰).
- (٣) البخاري عن أبي هريرة: كتاب الجماعة والإمامة، بـاب مـن جلـس في المسـجد ينتظـر الصـلاة وفضـل المساجد (٦٦٠).
  - (٤) البخاري عن أبي أيوب: كتاب الأدب، باب الهجرة (٦٠٧٧).

200

بصفات تُعَزِّز من الألفة والتقارب بينه وبينهم، فيصف الزُّبير بن العوام ، بأنه حواريه (۱)، ويصفُ أبا بكر وعمر شيخ بأنها وزيراه (۲)، وجعل حذيفة بن اليهان شه كاتم سرِّه (۲)، ولقَّب أبا عبيدة عامر بن الجرَّاح شه بأنه أمين الأُمَّة (٤).

كما نجده يشارك أصحابه في مأكلهم ومشربهم؛ تقوية لأواصر الصحبة والمحبَّة، فعن جابر بن عبد الله ملى قال: كنت جالسًا في داري فمرَّ بي رسول الله من فأشار إليَّ، فقمتُ إليه، فأخذ بيدي فأنطلقنا، حتى أتى بعض حُجَرِ نسائه فدخل، ثم أذن لي فدخلتُ والحجاب عليها، فقال: المَلْ مِنْ غَذَاءِ؟ » فقالوا: نعم. فأتي بثلاثة أقرِ صَقِ<sup>(ه)</sup> فوضعن على نَبِيِّ<sup>(1)</sup>، فأخذ رسول الله من قرصًا فوضعه بين يديه، وأخذ قرصًا آخر فوضعه بين يديَّ، ثم أخذ الثالث فكسره باثنين، فجعل نصفه بين يديه ونصفه بين يدي، ثم قال: المَلْ مِنْ أَدُمٍ <sup>(٧)</sup>؟ » قالوا: لا، إلاَّ شيء من خلِّ. قال: «هَاتُوهُ، فَنِعْمَ الأَدُمُ هُوَ »<sup>(٨)</sup>.

كما يشارك النبي بي أصحابه كذلك في مزاحهم ولهوهم -ولم يكن مزاحه في إلاً حقًا- فمزاح الأصحاب سبب من الأسباب الرئيسة في التلاحم والقرب، ومن هذه المواقف الرائعة التي أُثرت عن رسول الله بي ما رواه أنس ك أن رجلاً من أهل البادية كان اسمه زاهرًا، كان يُهدي للنبي في الهديَّة من البادية فيجهِّزه رسول الله في إذا أراد أن يخرج، فقال النبي في : «إِنَّ زَاهِرًا بَادِيَتُنَا وَنَحْنُ حَاضِرُوهُ». وكان النبي في يجبُّه، وكان رجلاً دميمًا، فأتاه النبي في يومًا، وهو يبيع متاعه فاحتضنه من خلفه وهو لا يبصره، فقال

(١) البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب فضل الطليعة (٢٨٤٦).

- (٢) الترمذي عن أبي سعيد الخدري (٣٦٨٠) قال النبي ٢ : ٩... وَأَمَّا وَزِيرَايَ مِنْ أَهْـل الأَرْضِ فَـأَبُو بَكْـر وَعُمَرًا. وقال الترمذي: هذا حديث حسن غريب. والحاكم (٣٠٤٦) وقـال: هـذا حـديث صـحيح الإسناد ولم يخرجاه. ومسند ابن الجعد (٢٠٢٦).
- (٣) البخاري: كتاب فضائل الصحابة، باب مناقب عمار وحذيفة منتخ (٣٧٤٢)، والكتاني، تحقيق منير الغضبان: التراتيب الإدارية في نظام الحكومة النبوية ص٨٢.
  - (٤) البِخاري: كتاب المغازي، باب قصة أهل نجران (٤٣٨٠).
- (٥) الأقوصَة: جمع قرّص وهو الرغيف، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة قرص ٧/ ٧٠. (٦) نبيّ: كل ما ارتفع منّ الأرض، وفسَّروه بمائدة من الخـوص، انظـر: النـووي: المنهـاج في شـرح صـحيح
- مسلم بن الحجاج ١٤/٨، وابن منظور: لسان العرب، مادة نبا ٣٠١/١٥. (٧) الأدم: جع الأدم وهو ما يؤكل بالخبز أي شيء كان، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة أدم ٨/١٢. (٨) مسلم: كتاب الأشربة، باب فضيلة الخل والتأدم به (٢٠٥٢).

وة للعالمين أس\_\_\_

الرجل: أرسلني، مَن هذا؟ فالتفت فعرف النبي عَني جعل النبي عَني يقول: "مَنْ **يَشْتَرِي الْعَبْدَ؟**» فقال: يا رسول الله، إذًا والله تجدني كاسدًا. فقال النبي ﷺ: «لَكِنْ عِنْدَ الله لَسْتَ بِكَاسِدٍ». أو قال: «لَكِنْ عِنْدَ الله أَنْتَ غَالٍ»<sup>(١)</sup>. هكذا كـان يتعامل النبي ﷺ معَ نفسيَّة أصحابه فيُعلي من شأنهم، فيسعدَ لسعادتهم ويحزن لحزنهم.

(1) 235

وفي أحلك لحظات المسلمين شدَّة وجدنا رسول الله عظيم مع أصحابه كواحد منهم، يعاني ممَّا يعانون، ويتألَّم ممَّا يتألَّون، ويلتمس أي شيء يكون سببًا في إشباعهم من الجوع، وإسعادهم من الحزن، فرغم جوع المسلمين في الخندق، ورغم قلَّة الطعام الذي أعدَّه جابر بن عبد الله الله إلا أنَّ رسول الله على الله عاكل دون إشراك أصحابه معه؛ حيث نادى في أصحابه قائلاً: «يَا أَهْلَ الْخَنْدَقِ، إِنَّ جَابِرًا قَدْ صَنَعَ سُورًا<sup>(٢)</sup>، فَحَيَّ هَلاً بِكُمْ<sup>(٣)»(٤)</sup>.

كما نجده على يشارك أصحابه في أزماتهم ومصائبهم مشاركة فعَّالة بتبشيرهم تارة بثواب ونعيم الله في الآخرة، وبحلٍّ مشاكلهم حلاًّ عمليًّا تارة أخرى؛ فها هو ذا يبشِّر عبد الله بن جحش ظه عندما شكا له أن أبا سفيان قد أخذ دَارَهُم في مكة بعد الهجرة وباعها، فقال له: «أَلا تَرضَى يَا عَبْدَ اللهِ أَنْ يُعْطِيَكَ اللهُ بِهَا دَارًا خَيرًا مِنْهَا فِي الجنَّة؟» قال: بلى. قال: «فَذَلِكَ لَكَ»<sup>(ه)</sup>.

ويأتي صحابي آخر قد أُصيب في عهد الرسول ﷺ في ثمار ابتاعها فكثر دينه، فيقول عَلَيْهِ لأصحابه: «تَصَدَّقُوا عَلَيْهِ». فَتَصَدَّقَ الناس عليه، فلم يَبْلُغ ذلك وفاء دَيْنِهِ، فقال رسول الله ﷺ لِغُرَمَائِهِ: «خُذُوا مَا وَجَدْتُمْ، وَلَيْسَ لَكُمْ إِلاَّ ذَلِكَ »<sup>(1)</sup>.

- (١) أحمد (١٢٦٦٩)، وقال شعيب الأرناءوط: إسناده صحيح على شرط الشيخين. والبيهقي (١١٧٢٤).
   (٢) صَنَعَ سُورًا: أي طعامًا دعا الناس إليه، انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ٧/ ٣٩٩، وابن منظور: لسآن العرب، مادة سور ٤/ ٣٨٤.
- (٣) حَيٍّ هَلاَ يكم: أي ابْدَا بكم وعَجَّلْ، وهي كلمة استدعاء فيها حثٌّ، أي هلمُوا مسرعين، انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ٧/ ٣٩٩، وابن منظور: لسان العرب، مادة حيًّا ١٤/ ٢١١.
- (٤) البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب من تكلم بالفارسية والرطانة (٢٩٠٥)، ومسلم: كتـاب الأشـربة، باب جواز استتباعه غيره إلى دار... (۲۰۳۹).
  - (٥) ابن هشام: السيرة النبوية ٢/ ٢٨، والسهيلي: الروض الأنف ٤/ ١٦٦.
- (٦) مسلم كتّباب المساقاة، بياب استحباب الوضيع من البدين (١٥٥٦)، والترمذي (٦٥٥)، والنسباني (٤٥٣٠)، وأبو داود (٣٤٦٩)، وقد كفل الإسلام حـق الـدائنين كمـا أقـرّ التشـريع الإسـلامي، انظـرّ: الحطاب الرعيني: مواهب الجليل ٥/٧.



فقد كان رسول الله ﷺ نِعْمَ الصاحب لأصحابه؛ يقف معهم في أفراحهم وأتراحهم، وفي قوَّتهم وضعفهم، فلم يتميَّز ﷺ عنهم بمزيَّة، بل كان كواحد منهم في المأكل والمشرب والملبس، وهو ما جعل كثيرًا من المشركين يتعجَّبون لهذه الرابطة القويَّة التي جمعته بأصحابه، فقال أبو سفيان بن حرب قبل إسلامه: «ما رأيتُ من الناس أحدًا يحبُّ أحدًا كحُبِّ أصحاب محمد محمدًا!!»<sup>(1)</sup>.

المبحث الرابع: معاملاته ﷺ مع جنوده

الشخصيَّة القياديَّة فِطرةٌ حَبَا اللهُ بها أشخاصًا معيَّنِين، فكانوا قادة أفذاذًا، وعلى رأس هؤلاء القادة الأفذاذيأتي أنبياء الله، الذين قادوا الأمم والشعوب إلى طاعة الله تكل، وقد تناول القرآن قصصهم مع شعوبهم؛ لتكون نموذجًا ومثالاً يحتذي به كلُّ قائد؛ لذلك قال تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لأُولِي الأَلْبَابِ<sup>(٢)</sup> ﴾، ثم سار النبي تكلُّ على خطى هؤلاء الأنبياء، فكان أعظمَ قائدٍ عرفته البشريَّة.

وإذ نظرنا إلى سيرته ﷺ نجده قائدًا محنَّكًا - في كل أمور الحياة؛ إداريَّة، واجتهاعيَّة، واقتصاديَّة، وسياسيَّة، وعسكريَّة - يعرف جيِّدًا قيمة جنوده وقدراتهم، فعمل ﷺ على غرس المبادئ الإسلاميَّة الراسخة في قلوبهم، فكان أوَّلها - وأهمُّها كذلك - غرس الثقة في الهدف الذي يعملون من أجله؛ وهو إخراج العِبَاد من عبادة العِبَاد إلى عبادة الله وحده؛ وكان ﷺ القدوة والمثل في ذلك فنجده ﷺ يقول لزعماء قريش عندما عرضوا عليه الدنيا: «مَا جِنْنَكُمْ بِهَا جِنْنَكُمْ بِهِ أَطْلُبُ أَمْوَالَكُمْ، وَلا الشَّرَفَ فِيكُمْ، وَلا المُلْكَ عَلَيْكُمْ، وَلَكِنَّ الله رعمَا جِنْنَكُمْ بِهَا جِنْنَكُمْ بِهِ أَطْلُبُ أَمْوَالَكُمْ، وَلا الشَّرَفَ فِيكُمْ، وَلا المُلْكَ عَلَيْكُمْ، وَلَكِنَّ الله رعمَا جِنْنَكُمْ بِهَا جِنْنَكُمْ بِهِ أَطْلُبُ أَمْوَالَكُمْ، وَلا الشَّرَفَ فِيكُمْ، وَلا المُلْكَ عَلَيْكُمْ، وَلَكِنَّ الله وما تَعْبَى إِلَيْكُمْ رَسُولاً، وَأَنْزَلَ عَلَيَّ كِتَابًا، وَأَمَرَنِي أَنْ أَكُونَ لَكُمْ بَشِيرًا وَنَذِيرًا، فَبَلَغْتُكُمْ رِسَالَة

<sup>(</sup>١) ابن هشام: السيرة النبوية ٢/ ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) (يوسف: ١١١).

تَرُدُّوهُ عَلَيَّ أَصْبِرْ لأَمْرِ الله، حَتَّى يَحْكُمَ اللهُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ»<sup>(١)</sup>. فالهدف واضح في ذهنه ﷺ، وثقته كبيرة بنصر الله له رَغم التكذيب والعناد الذي يلاقيه.

ثم نجده ﷺ ينقل ثقته إلى أتباعه فيقول لخبَّاب بن الأرتِّ ﷺ بعدما اشتكى من قسوة تعذيب قريش له: «... وَالله ! لَيُتِمَّنَّ هَذَا الأَمْرَ حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِبُ مِنْ صَنْعَاءَ إِلَى حَضْرَ مَوْتَ لاَ يَخَافُ إِلاَّ اللهَ أَوِ الذِّئَبَ عَلَى غَنَمِهِ، وَلَكِنَّكُمْ تَسْتَعْجِلُونَ»<sup>(٢)</sup>.

ثم نجده بي يضع كل رجل مناسب في مكانه المناسب فقد كان الرسول يعرف جيدًا قدرات رجاله، فهم - في نظره - العناصر الرئيسة التي يعتمد عليها القائد، ومعرفتُه بهم تصنع بينهم وبينه انسجامًا متبادَلاً، وتدفعهم لتقديم الجهود؛ بل والإبداع في عملهم، فلننظر إلى سيرته بي سنجدها خيرَ شاهدٍ على ذلك، ففي غزوة بدر يُشير الخباب بن المنذر الى - وهو الخبير بالأمور العسكريَّة - على رسول الله بي بقوله: يا رسول الله، إن هذا ليس بمنزل، فانهض بالناس حتى نأتي أدنى ماء من القوم فننزله، ثم نغوًر ما وراءه من القُلُب<sup>(7)</sup>، ثم تبني عليه حوضًا فنملؤه ماءً، فنشرب ولا يشربون. فيقول رسول الله ي لهذا ي

ونجده بي يعرف بوضوح إمكانات كل صاحب له بي حتى لا يتردَّد في وصف كل واحد منهم بوصف يوضِّح تفوُّقه على أقرانه في مجالٍ معيَّن، فأبو بكر شه أرحم الأُمَّة، وعمر بن الخطاب شه الفاروق، وعثمان بن عفان شه أصدقهم حياءً، وعلي بن أبي طالب شه أقضى الصحابة، وجعفر بن أبي طالب شه أخير الناس للمسكين، وخالد بن الوليد شه سيفٌ من سيوف الله، ومعاذ بن جبل شه أعلمهم بالحلال والحرام، وزيد بن ثابت شه أعلمهم بالفرائض، وأُبَيَّ بن كعب شه أقرأ الأُمَّة،

- (١) البخاري: خلق أفعال العباد ص١٨٦ حديث رقم (٤٠٨)، وابن كثير: السيرة النبوية ١/ ٤٧٩.
- (٢) البخاري: كتباب المناقب، بباب علاميات النبوّة في الإسبلام (٣٤١٦)، وأبو داود (٢٦٤٩)، وأحمد (٢١٠٩٥).
  - (٣) القُلُب: جمع قليب، وهو البئر، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة قلب ١/ ٦٨٥.
- (٤) ابن هشام: السيرة النبوية ١/ ٦٢٠، وابن كثير: السيرة النبوية ٢/ ٤٠٢، والسهيلي: الروض الأنف ٣/ ٦٢، والطبري: تاريخ الأمم والملوك ٢/ ٢٩.





وحمزة بن عبد المطلب ﷺ أسد الله(^).

وكان رسول الله على قائدًا فذًا في كلّ مجالٍ من مجالات الحياة، ومن أبرز هذه المجالات المجال العسكري، وما حدث في غزوة بدر خير شاهدٍ على هذه العبقرية في القيادة، فقَبُل المعركة بدأ النبي على في تنظيم صفوف جنوده؛ ليكونوا على استعدادٍ تام في مواجهة مشركي قريش، ولمّا ابتدأت المعركة بالمبارزة، اختار رسول الله على ثلاثة من جنده الأشدَّاء في مواجهة خصومهم، وقد كان اختياره موفَقًا لأبعد حدَّ؛ لِعِلْمِه – وهو القائد – بحقيقة جنده وحالهم، فقال على: «قُمْ يَا عُبَيْدَة بْنَ الحَارِثِ، وَقُمْ يَا حَرْزَةُ، وَقُمْ يَا عَلِيُّ». فقتَل الله عندة وشيبة ابني ربيعة، والوليد بن عتبة هم، وجُرِحَ عبيدة، فسبَّب ذلك هزيمة نفسيَّة للمشركين قبل لقائهم الفعلي مع المسلمين، فقتل المسلمون منهم سبعين، وأسروا سبعين آخرين<sup>(٢)</sup>.

كما غرس فيهم -أيضًا- مبدأ (المبادرة والإبداع)، وتظهر هذه الصفة جليَّة واضحة في الأمور التي تحتاج إلى قرار سريع حاسم، ونظر ثاقب، وقدَّم ﷺ القدوة والمثل في ذلك، فلننظر إلى صُلحه ﷺ مع مشركي قريش في الحديبية، فهو يدلُّ - ولا شكَّ - على حُنْكَة وحسن سياسة من الرسول القائد؛ إذ كانت من النتائج المترتَّبة على هذا الصلح أن اغتُبر المسلمون في درجة مساوية لقريش، وهو أوَّل اعتراف بالدولة الإسلاميَّة من أشدً أعدائها وأقواهم في الجزيرة العربية، بل وأدَّى -أيضًا- إلى محالفة مجموعة من القبائل لرسول الله بي، ثم أدَّى كذلك إلى الاستقرار الأمني الذي أعان المسلمين على نشر دعوتهم ودينهم في القبائل والقرى المجاورة؛ فكان هذا الصلح دليلاً على عمق نظرته ﷺ

ولننظر إلى إبداعه ﷺ وهو يخطِّط للهجرة؛ بداية من اختياره للرفيق وهـو خير أصحابه أبو بكر الصـديق ، ثـم للطريق الـذي يسـلكه؛ حيث اختـار ﷺ طريقًـا غير

- البخاري: مناقب الصحابة ، ومسلم: كتاب فضائل الصحابة، والترمذي: المناقب، وابن ماجه (١٥٤)، وأحد (١٢٩٢٧).
- (۲) ابن كثير: السيرة النبوية ٢/ ٤٢٣، وابن سيد الناس: عيون الأثر ١/ ٣٧١، والطبري: تماريخ الأمم والملوك ٢/ ٢٢.
  - (٣) محمود شيت خطاب: الرسول القائد ص٢٨٨.

أس\_\_\_\_وة للعالمين

معهود لقريش، وهو طريق السواحل، وكذلك مُكْنه في غار بجبل ثور ثلاث ليال؛ حتى تهدأ الأمور، ثم اختيار عبد الله بن أُرَيْقِط المشرك دليلاً، وإرساله عبد الله بن أبي بكر الله ليأتي بخبر قريش، وانتهاءً برعي عامر بن فهيرة للغنم حول الغار حتى يوفِّر الأمان، ثم تتجلَّى عظمته القيادية في توكُّله بعد ذلك على الله، واطمئنانه إلى معيَّته<sup>(١)</sup>، فيقول لأبي بكر

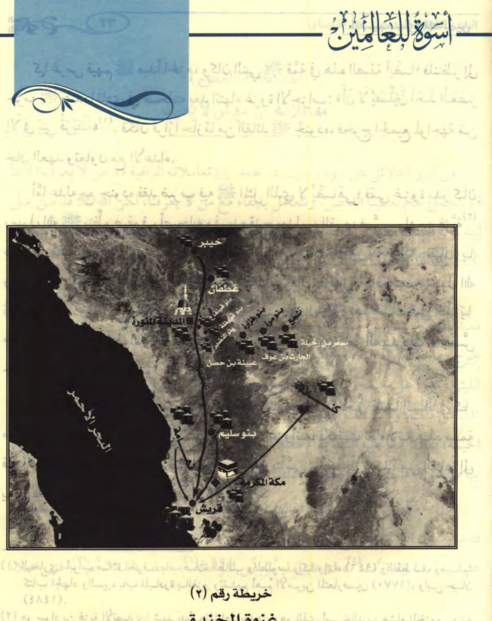
(1) 275

ولم يعمل على على غرس هذه القيم والمبادئ بالكلمات الجوفاء والأحاديث الرنَّانة، ولكنه كان قدوة ومثلاً في كل شيء، فكان على يؤثِّر في الآخرين بأقواله وأفعاله في تواضعه وحلمه، ورحمته وصبره.. ففي غزوة الأحزاب نجده على يرفع معنويَّات جنوده، ويُدخل السرور عليهم عندما يشاركهم بنفسه على في حفر الخندق (خريطة رقم ٢)، وهو يرتجز بكلمات ابن رواحة - أثناء نقله على للتراب، وقد وارى التُّراب بياض بطنه على <sup>(٣)</sup>، فكان لمذا التبسُّط والمرح منه على أثره في التخفيف عن الصحابة ممَّا يعانونه أثناء هذه الغزوة، كما كان له أثره في بعث الهمَّة والنشاط، وإنجاز المهمَّة قبل وصول عدوِّهم، فكان بذلك خير قائد على .

<sup>(</sup>١) السهيلي: الروض الأنف ٢/ ٣١٥، وابن كثير: البداية والنهاية ٣/ ١٧٩–١٨٢، وابن قـيم الجوزيـة: زاد المعاد ٣/ ٤٥.

 <sup>(</sup>٢) البخاري: كتاب التفسير، باب تفسير سورة براءة (٣٦٥٣)، (٣٩٢٣)، والترمذي (٣٠٩٦)، ومسلم:
 كتاب فضائل الصحابة ٢، باب من فضائل أبي بكر الصديق (٢٣٨١).

<sup>(</sup>٣) ابن هشام: السيرة النبوية ١/ ٤٩٥، وابـن كـثير: السـيرة النبويـة ٢/ ٣٠٦، والسـهيلي: الـروض الأنـف. ٣٣٦/٢



- (٢) هو سوادين غزية الأنصاري: شهد بالق عن خلا التي في مع مواللي أسر خالدين هشام المخزوم بديم بدر، وكان عامل وسول الله تله على خير، الغلو: ابن الأثير: اسد الغابة ٢/ ١ ٢٥، وابن عبد المد الاستمالك ٢/ ٢٧٣. قدار مد ما والمد و عليه مد الله مع المد العابة ٢/ ١ ٢٥، وابن عبد المد الله مع ١ ٢/ ٢٠٠٠.
- (3) الدنور: أي مكثر من القصاص لتقسور، والقود: القصاص، انظر: أين منظور: أسان الصوب، هادة مرد ٣/ ١٧٣.
- (٥) اجترت اعرج اليعير العلمام من بطور ليستند فم يتلمد المظالمية المحالية على علمة رياد المتعل (٥)

كما غرس فيهم ﷺ مبدأ الحزم، وكان النبي ﷺ قمَّة في هذه الصفة أيضًا؛ فلننظر إلى حزمه ﷺ عندما نادى في صحابته بعد انتهاء غزوة الأحزاب: «أَنْ لاَ يُصَلِّيَنَّ أَحَدٌ الْعَصْرَ إِلاَّ فِي بَنِي قُرَيْظَةَ»<sup>(١)</sup>. فكان قرارًا حازمًا من القائد ﷺ لجنوده، فخرج الجميع لمواجهة مَنْ خان العهد وتعاون مع الأعداء.

أمًّا عدله مع جنوده فقد ضرب فيه ﷺ المثل الذي لا يُضَاهى؛ ففي غزوة بدر كان رسول الله ﷺ ينظِّم صفوف أصحابه وفي يده قدح يعدل به القوم، فمرَّ بسواد بن غزيَّة<sup>(٢)</sup> (<sup>۳)</sup> من الصفَّ، فطعنه في بطنه بالقدح، وقال: «اسْتَو يَا سَوَادُ». فقال: يا رسول الله، أوجعتني، وقد بعثك الله بالحقِّ والعدل. وقال: فأقِدْنِي<sup>(٤)</sup>. فكشف رسول الله عَنْ عن بطنه. وقال: «اسْتَقِدْ»<sup>(٥)</sup>. فاعتنقه فقبَّل بطنه، فقال ﷺ: «مَا مَمَلَكَ عَلَى هَذَا يَا سَوَادُ؟» قال: يا رسول الله، حضر ما ترى، فأردتُ أن يكون آخرُ العهد بلك أن يمسَّ جلدي جلدك. فدعا له رسول الله ﷺ بخير<sup>(۱)</sup>.

هكذا كانت تعاملات رسول الله ﷺ مع جنوده، فكان بحقَّ قائدًا إنسانًا في كل موقف من مواقف حياته، وفي كل غزوة من غزواته؛ فكانت تعاملاته هذه سمة قياديَّة جديدة تستمدُّ عونها وتوفيقها من الله؛ حتى يتأسَّى بها مَنْ يأتي بعده من القادة إلى يوم الدين.

- (۱) البخاري: أبواب صلاة الخوف، باب صلاة الطالب والمطلوب راكبا وإيماء (٩٤٦) واللفظ لـه، ومسلم:
   كتاب الجهاد والسير، باب المبادرة بالغزو وتقديم أهـم الأمرين المتعارضين (١٧٧٠)، وابـن حبان (١٤٨٤).
- (٢) هو سواد بن غزية الأنصاري: شهد بدرًا والمشاهد بعدها، وهو الذي أسر خالد بن هشام المخزومي يـوم بدر، وكان عامل رسول الله ﷺ على خيبر، انظر: ابن الأثـير: أسـد الغابـة ٢/ ٥٦١، وابـن عبـد الـبر: الاستيعاب ٢/ ٦٧٣.
  - (٣) استَنْتَل: تقدَّم، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة نتل ١١/ ٢٤٤.
- (٤) أقدني: أي مُكَنِّي من القصاص لنفسي، والقَوَدُ: القصاص، انظر: ابن منظور: لسان العـرب، مـادة قـود. ٣/ ٣/٠.
  - (٥) استقد: أي اقتصر منّي، انظر المرجع السابق.

TT-235

(٦) ابن هشام: السيرة النبوية ٢٦٢٦/١، وابن كثير: السيرة النبوية ٢/ ٤١٠، وقـال الهيثممي: رواه الطبرانمي ورجاله ثقات. انظر: مجمع الزوائد ومنبع الفوائد ٦/٤٥٣. رقال الألباني: وهذا إسـناد حسـن إن شـاً الله تعالى. انظر: السلسلة الصحيحة (٢٨٣٥).



المبحث أكخامس :

معاملاته ﷺ مع من لا يعرف

من أبزر الدلائل على نبوة رسول الله محمد ﷺ تعاملاته الراقية مع من لا يعرف؛ لأننا قد نتجمَّل أمام بعضنا البعض، ونتعامل بجفاء مع من لا يعرفنا، لكن الله على قد مَنَّ على نبيه برقَّة القلب مع مَنْ يعرف، ومَنْ لا يعرف، فقال ٢٠٠ ﴿ فَبِيمَا رَحْمَةٍ مِنَ الله لِنْتَ لَهُـمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لأَنْفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ (' ) ﴾.

وسيرته خير شاهد على تعاملاته الرائعة مع من لا يعرف؛ ولننظر إلى موقفه مع أم معبد، فعن حبيش بن خالد – وهو أخو أم معبد – أن رسول الله على حين أخرج من مكة خرج مهاجرًا إلى المدينة هو وأبو بكر ، ومولى أبي بكر عامر بن فهيرة ودليلهما عبد الله الليثي، مروا على خيمة أم معبد، فسألوها لحمَّا وتمرَّا؛ ليشتروا منها، فلم يصيبوا عندها شيئًا من ذلك، وكمان القوم مُرْمِلِينَ (٢) مُسْنِتِينَ (٣)، فنظر رسول الله ﷺ إلى شماة في كسر الخيمة، فقال: « مَا هَذِهِ الشَّاةُ يَا أُمَّ مَعْبَدٍ؟ قالت: شاة خلَّفها الجهد عن الغنم. قال: « هَلْ بِمَا مِنْ لَبَنٍ؟ »قالت: هي أجهد من ذلك.

قال: « أَتَأْذَنِينَ لِي أَنْ أَحْلِبَهَا؟» قالت: بأبي أنت وأمي! إن رأيت بها حلبًا فاحلبها. فدعا رسول الله ﷺ فمسح بيده ضرعها، وسمَّى الله تعالى، ودعا لها في شاتها، فتفاجت عليه ودرَّت، واجترَّت<sup>(٥)</sup>، فدعا بإناء يُرْبِضُ الرَّهْط<sup>(١)</sup>، فحلب فيه ثجًّا<sup>(٧)</sup> حتى علاه

- (۱) (آل عمران: ۱۹۹).
- (٢) المرملين جمع المَرْمِلُ: وهو الذي نَفِدَ زاده. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة رمل ١١/ ٢٩٤.
- (٣) مستتين أي: مجدبين، أصتبتهم السنة، وهي القحط والجدب. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة سنت ٢/ ٢٠٠٠ . 2 / Y
- (٤) فتفاجت يريد فتحت ما بين رجليها للحلب. انظر: ابن قتيبة: غريب الحديث ١٩٢/١. (٥) اجترت: أخرج البعير الطعام من بطْنِهِ ليَمضُعُه ثم يَبْلعه. انظر: ابـن الأثـير: النهايـة في غريـب الحـديث والأثر ١/٧٣٩.
  - (٦) يربضُ الرهط: أي يُرُويهم ويثقلهم حتى يناموا، ويَمْتَدُوا على الأرض. انظر السابق ٢/ ٤٦٠.
    - (٧) تُجًا: أي لبنًا سائلًا كثيرًا. انظر السابق ١/ ٥٨٥.

البهاء<sup>(۱)</sup>، ثم سقاها حتى رويت، وسقى أصحابه حتى رووا، ثم شرب آخرهم، ثم حلب فيه ثانيًا بعد بدء حتى ملأ الإناء، ثم غادره عندها وبايعها، وارتحلوا عنها<sup>(۱)</sup>.

ففي هذا الموقف تتجلَّى عظمة النبي ﷺ فقد تعامل معها تعاملاً عادلاً، رغم أنه خرج مهاجرًا؛ لا يملك مالاً ولا طعامًا، وهي لا تعرف حتى يسقط من نظرها، ولكنه ﷺ يتعامل من منطق النبوة وليس من منطق قطَّاع الطرق، الذين يغتصبون حقوق الآخرين.

وكانت معاملاته الراقية هذه مع من لا يعرف سببًا في ثبات إسلام العديد منهم؛ فعن المنذر بن جرير عضي عن أبيه، قال: كنًا عند رسول الله يَنْ في صدر النَّهار، قال: فجاءه قومٌ حفاةٌ عراةٌ، مجتابى النِّار<sup>(٣)</sup>، أو العباء، متقلِّدى السُّيوف، عامَّتهم من مضر، بل كلُّهم من مضر، فَتَمَعَّرَ وَجْهُ رسول الله يَنْ لما رأى بهم من الفاقة، فدخل ثم خرج، فأمر بلالاً، فأذَّن وأقام، فصلَّ ثمَّ خطب، فقال: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ )، إلى آخر الآية: ﴿إِنَّ الله يَنْ لما رأى بهم من الفاقة، فدخل ثم خرج، فأمر بلالاً، وَاحِدَةٍ )، إلى آخر الآية: ﴿إِنَّ الله كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾<sup>(1)</sup>، والآية التي في الحشر: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَقُوا اللهَ وَلْتَنْظُرُ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَدٍ وَاتَقُوا اللهُ<sup>(0)</sup> »، تَصَدَّقَ رَجُلٌ من ديناره، من درهمه، من ثوبه، من صاع بُرًّو، من صاع عره – حتَّى قال – ولَوْ بِشِقً مَرَةٍ. قال: فجاء من درجلٌ من الأنصار بصرَّة <sup>(1)</sup>، كادت كفُّه تعجز عنها، بل قد عجزت، قال: ثمَّ تتابع النَّاس من درهمه، من ثوبه، من طعام وثياب حتَّى رأيت وجه رسول الله يَنْ يتهلكَ كَانَ عَلَيْ مُعَدِهُ في قال – ولَوْ بِشِقً عَمَرَةٍ. فقال رسول الله يَنْهُ: «مَنْ سَنَّ فِي الإِسْلاَمِ سُنَّة حَسَنَةً فَلَهُ أَجْرُهَا وَأَخْرُ مَنْ عَمِلَ بِعَدَهُ

- (١) بَهَاءَ اللبن: هو وَبِيصُ رغوته. انظر السابق ١/٤٤٣.
- (٢) الحاكم (٤٢٧٤)، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه.
- (٣) مجتابي النّمار: أي لابسيها، والنمار: جمع نمرة وهي كلُّ شملة مخطّطة من مآزر الأعراب، كأنها أخذت من لون النّمر لما فيها من السُواد والبياض. انظر: ابن الأثير: النهاية في غريب الحديث والأثر ١/ ٨٣٢، ٥< ٢٤٩.</p>
  - (٤) (النساء: ۱).

12 225

- (٥) (الحشر: ١٨).
- (٦) الصُرَّة: ما يُجْمَعُ فيه الشيء ويُشَدُّ، انظر: المعجم الوسيط، مادة صرر ١/ ٥١٢.

# 20 10

وَوِزْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ بَعْدِهِ، مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْءٌ<sup>»(١)</sup>.

بل وكانت سببًا في إسلام البعض الآخر فها هو ذا زيد بن سعنة، وكان من أحبار اليهود، يقول: إنه لم يبقَ من علامات النبوة شيء إلاَّ وقد عرفتها في وجه محمد ﷺ حين نظرت إليه، إلاَّ اثنتين لم أخبرهما منه: يسبق حلمه جهله، ولا يزيده شدة الجهل عليه إلاَّ حِلَّها، فكنت أتلطف له لأن أخالطه فأعرف حلمه وجهله.

قال: فخرج رسول الله على من الحجرات، ومعه علي بن أبي طالب على، فأتاه رجل على راحلته كالبدوي، فقال: يا رسول الله، قرية بني فلان قد أسلموا ودخلوا في الإسلام، وكنت أخبرتهم أنهم إن أسلموا أتاهم الرزق رغدًا، وقد أصابهم شدَّة وقحط من الغيث، وأنا أخشى - يا رسول الله - أن يخرجوا من الإسلام طمعًا كما دخلوا فيه طمعًا، فإن رأيت أن تُرسِل إليهم من يُغيثهم به فعلت. قال: فنظر رسول الله عَلَى إلى رجل جانبه -أراه عمر هه - فقال: ما بقي منه شيء يا رسول الله.

قال زيد بن سعنة: فدنوت إليه، فقلت له: يا محمد، هل لك أن تبيعني تمرًا معلومًا من حائط بني فلان إلى أجل كذا وكذا؟ فقال: «لايَا يَهُودِيُّ، وَلَكِنِّي أَبِيعُكَ تَمْرًا مَعْلُومًا إِلَى أَجْلِ كَذَا وَكَذَا، وَلا تُسَمِّي حَائِطَ بني فُلانٍ». قلت: نعم. فبايَعَنِي عَظَر، فأطلقت همياني، فأعطيته ثهانين مثقالاً من ذهب في تمر معلوم إلى أجل كذا وكذا، قال: فأعطاها الرجلَ<sup>(٢)</sup>.

وما أجمل أن نختم مبحثنا بموقف رسول الله ﷺ مع رجل لا يعرفه ﷺ، وكان ﷺ شديد الحرص على ضيافته، ولكن لفقره ﷺ لم يجد ما يضيفه به، فنزل هذا الرجل ضيفًا على أحد الأنصار، فعن أبى هريرة ﷺ أنه قال: جاء رجلٌ إلى رسول الله ﷺ فقال: إنّي مجهودٌ. فأرسل إلى بعض نسائه، فقالت: والَّذى بعثك بالحقِّ ما عندى إلاَّ ماءٌ. ثمَّ أرسل إلى أخرى، فقالت مثل ذلك، حتَّى قلن كلُّهنَّ مثل ذلك: لا والَّذى بعثك بالحقِّ ما عندى

- (١) مسلم: كتاب الزكماة، بماب الحثِّ على الصَّدقة ولو بشيقٌ تمرة أو كلمة طيبة (٢٣٩٨)، والنسمائي (٢٥٥٤)، وأحمد (١٩٢٢٥).
- (٢) ابن حبان: كتاب البر والإحسان، باب الصدق والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر (٢٨٨)، والحاكم (٦٥٤٧) وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. والبيهقي (٦١٠٦٦)، والطبراني: المعجم الكبير ٥/ ١٦٤، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد: روى ابن ماجة منه طرفًا، ورواه الطبراني ورجاله ثقات.

11 235

إلاَّ ماءٌ. فقال: «مَنْ يُضِيفُ هَذَا اللَّيْلَةَ رَحِمَهُ اللهُ؟». فقام رجلٌ من الأنصار فقال: أنا يا رسول الله...<sup>(۱)</sup>.

هكذا كان النبي محمد ﷺ يتعامل مع من لا يعرف، وفي ذلك دلالة على نبوته ﷺ؛ لأنه كان واضحًا وشفافًا في كلِّ أمرٍ من أمورِ حياته.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) مسلم: كتاب الأشربة، باب إكرام الضيف وفضل إيشاره (٢٠٥٤)، وابـن حبـان (٥٢٨٦)، وأبـو يعلـي (٦١٦٨).

الفصل الثالث OR

24 J 1 1 2 10 24 0, 21

# النبي 避 والحقوق

- als till she ina

البساب الأول

تنب شالتالوليحفا

النبي الدقوق

البَوْقُ لِلْجَالَمِ بِنْ

المبحث الأول: النبي ﷺ وحقوق الإنسان المبحث الثاني: النبي ﷺ وحقوق المرأة المبحث الثالث: النبي ﷺ وحقوق الطفل المبحث الرابع: النبي ﷺ وحقوق الخدم والعمال المبحث الخامس: النبي ﷺ وحقوق المرضى وذوي الاحتياجات الخاصر

> المبحث السادس: النبي على وحقوق اليتيم والمسكين والأرملي

المبحث السابع: النبي ﷺ وحقوق الحيوان المبحث الثامن: النبي ﷺ وحقوق البيئة

وَتَرَكْتَ الْظُلْـــــمَ وَالْبَغْيَ خُطَامـــا

المبعث الحاصن النبي يتلك وخشرق اليتوم والمستحد والأرصلة المبعث الحاصن النبي يتلذ وخشرق الكرضي وقدي الاستياضات الحالك للم المبعث السادس النبي تتلذ وسنوق اليتوم والمستجن والأرصلة

> قال عبد الله البردوني (شاعر يمني) : يَا رَسُولَ الْحَقِّ خَلَّدْتَ الْهُدَى

وة للعالمين أس

٦٨ ૱સ્ટ

الفصل الثالث: النبي ﷺ والحقوق

أنعم الله على البشريَّة بدين الإسلام، الذي جعل قضية الحقوق أصلاً ثابتًا من أصول الدين، بل وجعلها منهجًا إلهيًّا يُثاب الإنسان على فعله، ويأثم إن تركه، وليست منحة من مخلوق مهما كان قدره، كما جعلها كذلك عامَّة تشمل الإنسان – مهما كان دينه أو لونه أو جنسه – والحيوان والبيئة، وكان رسول الله يَتَلِيُّ نِعْمَ المطبِّق لهذه الحقوق؛ فعاش الجميع في ظلِّ هديه وسُنَّته حياة حُرَّة كريمة.

ولذلك فإننا في هذا الفصل سنتناول بعض الحقوق التي أقرَّها الإسلام كنموذج على عظمة التشريعات الربَّانيَّة، ودقَّة التطبيق النبوي لها من خلال المباحث التالية:

> المبحث الأول: النبي ي ي وحقوق الإنسان المبحث الثاني: النبي ي وحقوق المرأة المبحث الثالث: النبي ي وحقوق الطفل المبحث الرابع: النبي ي وحقوق الخدم والعمال المبحث الحامس: النبي ي وحقوق المرضى وذوي الاحتياجات الخاصَّة المبحث الحامس: النبي ي وحقوق المرضى وذوي الاحتياجات الخاصَّة المبحث السادس: النبي ي وحقوق المرضى و المسكين والأرملة المبحث السابع: النبي ي وحقوق الحيوان



## المبحث الأول:

النبي ﷺ وحقوق الإنسان

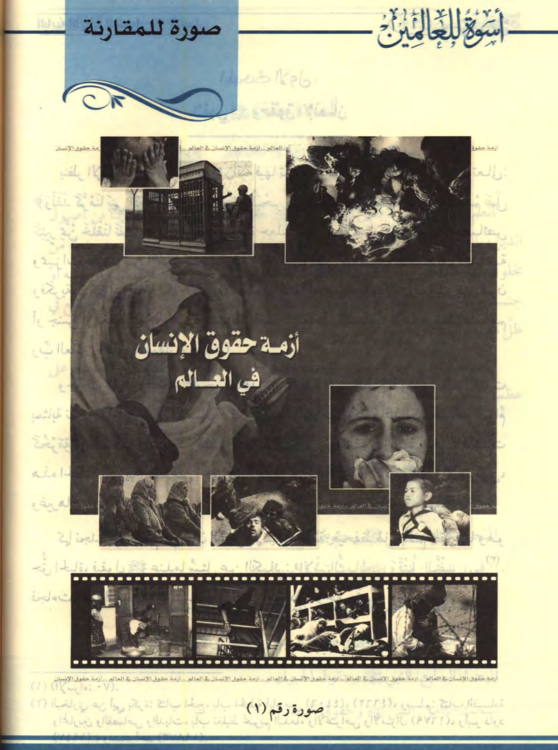
ينظر الإسلام إلى الإنسان نظرة راقية فيها تكريم وتعظيم، انطلاقًا من قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيَّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِتَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً<sup>(١)</sup>﴾. وهذه النظرة جعلت لحقوق الإنسان في الإسلام خصائص وميزات معينة؛ مِن أهمِّها شموليَّة هذه الحقوق، فهي سياسية واقتصادية واجتهاعية وفكرية... كما أنها عامَّة لكل الأفراد؛ مسلمين كانوا أو غير مسلمين، دون تمييز بين لون أو جنس أو لغة أو دين، وهي كذلك غير قابلة للإلغاء أو التبديل؛ لأنها مرتبطة بتعاليم ربِّ العالمين (صورة للمقارنة رقم ١).

وجاءت كلماتُه وأفعالُه ﷺ خير شاهد على ذلك، ففي خطبة الوداع – التي كانت بمثابة تقرير شامل لحقوق الإنسان – قال ﷺ: «.. فَإِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هَذَا فِي شَهْرِكُمْ هَذَا فِي بَلَدِكُمْ هَذَا إِلَى يَوْمِ تَلْقَوْنَ رَبَّكُمْ...»<sup>(٢)</sup>. فأكَّدت هذه الخطبة النبويَّة جملة من الحقوق؛ أهمُّها: حرمة الدماء، والأموال، والأعراض، وغيرها.

كما نجده ﷺ يُعَظِّم من شأن النفس الإنسانيَّة عامَّة؛ فيحفظ لها أعظم حقوقها وهو حتُّ الحياة، فيقول ﷺ عندما سُئِل عن الكبائر: «الإِشْرَاكُ بِالله... وَقَنْلُ النَّفْسِ...»<sup>(٣)</sup>. فجاءت كلمة النفس عامَّة لتشمل أيَّ نَفْسٍ تُقتل دونَ وجه حقٍّ.

(١) (الإسراء: ٧٠).

- (٢) البخاري عن أبي بكرة: كتاب الحج، باب الخطبة أيام منى (٤٤٠٦)، (٤٦٦٢)، ومسلم: كتاب القسامة والمحاربين والقصاص والديات، باب تغليظ تحريم المدماء والأعراض والأموال (١٦٧٩)، وأبو داود (١٩٤٧)، ومسند أحمد (١٩٨٧).
- (٣) البخاري عن أنس بن مالك: كتـاب الشـهادات، بـاب مـا قيـل في شـهادة الـزور (٢٦٥٣)، والنسـائي (٤٠٠٩)، وأحد (٤٨٠٤).





وقد ذهب الرسول ﷺ إلى أكثر من ذلك حين حمى حياة الإنسان من نفسه، وذلك بتحريم الانتحار، فقال ﷺ : «مَنْ تَرَدَّى مِنْ جَبَلٍ فَقَتَلَ نَفْسَهُ فَهُوَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ، يَتَرَدَّى فِيهِ خَالِدًا مُخَلَّدًا فِيهَا أَبَدًا، وَمَنْ تَحَسَّى سُمَّا فَقَتَلَ نَفْسَهُ فَسُمُّهُ فِي يَذِهِ يَتَحَسَّاهُ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلِّدًا فِيهَا أَبَدًا، وَمَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِحَدِيدَةٍ؛ فَحَدِيدَتُهُ فِي يَدِهِ يَبَهِ فِي بَطْنِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلِّدًا فِيهَا أَبَدًا، وَمَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِحَدِيدَةٍ؛ فَحَدِيدَتُهُ فِي يَدِهِ يَبَهِ فِي بَطْنِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا

كما حرَّم الإسلام كل عمل ينتقص من حقِّ الحياة، سواء أكان هذا العمل تخويفًا، أو إهانة، أو ضربًا.. فعن هشام بن حكيم ، قال: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «إِنَّ اللهَ يُعَذِّبُ الَّذِينَ يُعَذِّبُونَ النَّاسَ فِي الدُّنْيَا»<sup>(٢)</sup>.

ويأتي النبي ﷺ بعد ذلك ليؤكِّد على حقِّ المساواة بين الناس جميعًا؛ بين الأفراد والجهاعات، وبين الأجناس والشعوب، وبين الحكَّام والمحكومين، وبين الولاة والرعيَّة، فلا قيود ولا استثناءات، ولا فَرْقَ في التشريع بين عربي وعجمي، ولا بين أبيض وأسود، ولا بين حاكم ومحكوم، وإنها التفاضل بين الناس بالتقوى، فقال ﷺ: «أَيُّهَا النَّاسُ، إنَّ رَبَّكُمْ وَاحِدٌ، وَإِنَّ أَبَاكُمْ وَاحِدٌ، كُلُّكُمْ لاَدَمَ<sup>(1)</sup>، وَآدَمُ مِنْ تُرَابٍ، أَكْرَمُكُمْ عِنْدَ الله أَتْقَاكُمْ، رَبَّكُمْ وَاحِدٌ، وَإِنَّ أَبَاكُمْ وَاحِدٌ، كُلُّكُمْ لاَدَمَ<sup>(1)</sup>، وآدَمُ مِنْ تُرَابٍ، أَكْرَمُكُمْ عِنْدَ الله أَتْقَاكُمْ، وَلَيْسِ لِعَرَبِيٍّ فَضُلٌ عَلَى عَجَمِيٍّ إِلاَ بِالتَّقُوى»<sup>(1)</sup>، واننظر إلى تعامله ﷺ مع مبدأ المساواة؛ وأنَّ بلالاً حظمته ﷺ، فعن أبي أمامة ه أنه قال: عَيَّر أبو ذرِّ بلالاً بأُمَّه، فقال: يابن السوداء. وأنَّ بلالاً حظمته إلى معان أبي أمامة ه أنه قال: عَيَّر أبو ذرِّ بلالاً بأُمَّه، فقال: يابن السوداء. وأنَّ بلالاً حَلَي مَا تَى رسول الله ﷺ، فأخبره فغضب، فجاء أبو ذرِّ علالاً بأُمَّه، فقال: يابن السوداء. عنه النبي ﷺ، فقال: ما أعرضكَ عنِّي إلاً شيءٌ بلغكَ يا رسول الله. قال: ها أنْ يَكْرَضَ

- (١) البخاري عن أبي هريرة: كتاب الطب، باب شرب السم والدواء به وبما يخـاف منـه والحبيـث (٥٧٧٨)، ومسلم: كتاب الإيمان، باب غلظ تحريم قتل الإنسان نفسه... (١٠٩).
- (۲) مسلم: كتاب البر والصلة والآداب، باب الوعيد الشديد لمن عذب الناس بغير حق (۲٦١٣)، وأبو داود (۳۰٤٥)، وأحد (١٥٣٦٦).
  - (٣) كلكم لآدم: كل الناس جميعًا يرجعون إلى أب واحد هو آدم المناق.
- (٤) أحمد (٢٣٥٣٦) وقال شعيب الأرناءوط: إسناده صحيح. والطبراني: المعجـم الكـبير (١٤٤٤٤)، وقـال الألباني: صحيح. انظر: السلسلة الصحيحة (٢٧٠٠).

مَا لأَحَدٍ عَلَيَّ فَضْلٌ إِلاَّ بِعَمَلٍ، إِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ كَطَفِّ الصَّاعِ<sup>(١)</sup>»<sup>(٢)</sup>.

 $(\mathbf{V}\mathbf{Y})$ 

-276

ويرتبط بحقٍّ المساواة حقٌّ آخر وهو العدل، وهذا ما علمه رسول الله لصحابته وأُمَّته، فيقول ﷺ: «الْقُضَاةُ ثَلاثَةٌ: وَاحِدٌ فِي الجَنَّةِ، وَاثْنَانِ فِي النَّارِ؛ فَأَمَّا الَّذِي فِي الجَنَّةِ فَرَجُلٌ عَرَفَ الحَقَّ فَقَضَى بِهِ، وَرَجُلٌ عَرَفَ الحَقَّ فَجَارَ فِي الحُكْمِ فَهُوَ فِي النَّارِ، وَرَجُلٌ قَضَى لِلنَّاسِ عَلَى جَهْلٍ فَهُوَ فِي النَّارِ»<sup>(٣)</sup>.

وكان ﷺ ينهى كذلك عن مصادرة حقِّ الفرد في الدفاع عن نفسه تحرِّيًا للعدالة، فيقول: «... فَإِنَّ لِصَاحِبِ الحَقِّ مَقَالاً...»<sup>(٤)</sup>. ويقول لمن يتولَّى الحُكْم والقضاء بين الناس: «... فَإِذَا جَلَسَ بَيْنَ يَدَيْكَ الخَصْبَانِ فَلاَ تَقْضِيَنَّ حَتَّى تَسْمَعَ مِنَ الآخَرِ كَمَا سَمِعْتَ مِنَ الأَوَّلِ؛ فَإِنَّهُ أَحْرَى أَنْ يَتَبَيَّنَ لَكَ الْقَضَاءُ»<sup>(٥)</sup>.

ومن حقوق الإنسان –أيضًا– التي شرعها الرسول ﷺ: حقَّ حرية العقيدة والاعتقاد، وذلك انطلاقًا من قوله تعالى: ﴿لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ<sup>(٢)</sup>﴾، فلا إكراه لأحد على اعتناق عقيدة معيَّنة، ففي فتح مكة لم يُجْبِر الرسول ﷺ قريشًا على اعتناق الإسلام، رغم تمكُّنه وانتصاره، ولكنه قال لهم: «اذْهَبُوا فَأَنْتُمُ الطُّلُقَاءُ»<sup>(٧)</sup>.

وتمتدُّ قائمة حقوق الإنسان مع الرسول ﷺ لتشمل –أيضًا– حُرِّيَّة الرأي والتفكير، فكان الرسول ﷺ يحترم رأي الآخرين ويشجِّعه، وكان حين يرى رأيًا ويرى بعض أصحابه خلافه وفيه المصلحة يرجع عن رأيه إلى رأى مَن يخالفه، وما حدث في أُحُدٍ خير

- (۱) طفُّ الصاع: أي كلكم قريبٌ بعضُكم من بعض فليس لأحد فضلٌ على أحد إلا بالتقوى لأنَّ طَفً
   الصاع قريبٌ من ملته، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة طفف ٩/ ٢٢١.
   (٢) البيهقي: شعب الإيمان (٥١٣٥).
- (٣) أبو داود: كتاب الأقضية، باب في القاضي يخطئ (٣٥٧٣) وقال: هذا أصبح شيىء فيه. والترمذي (٣) أبو داود: كتاب الأفساني: صحيح. انظر: صحيح الجامع (٤٤٤٦).
   (٤) البخاري عن أبي هريرة: كتاب الوكالة، باب الوكالة في قضاء الديون (٢٣٠٦)، (٢٣٩٠)، ومسلم:
- (٤) البخاري عن أبي هريرة: كتاب الوكالة، بـاب الوكالـة في قضـاء الـديون (٢٣٠٦)، (٢٣٩٠)، ومسـلم: كتاب المساقاة، باب من استلف شـينًا فقضـى خـيرًا منـه... (١٦٠١)، والترمـذي (١٣١٧)، والنسـائي (٤٦١٨).
- (٥) أبو داود عن علي ٢٠٤ كتاب الأقضية، باب كيف القضاء (٣٥٨٢)، والترمذي (١٣٣١)، وأحمد (٨٨٢) وقال شعيب الأرناءوط: حسن لغيره. وقال الألباني: صحيح. انظر: السلسلة الصحيحة (١٣٠٠).
   (٦) (البقرة: ٢٥٦).
- (٧) ابن هشام: السيرة النبوية ٢/ ٤١١، والطبري: تاريخ الأمم والملوك ٢/ ٥٥، وابن كثير: البداية والنهاية ٣٠١/٤.

to Vr

شاهد على ذلك؛ حيث نزل النبي ﷺ على رأي الشباب – وكانوا الأغلبية – الذي فضَّل الخروج لملاقاة قريش خارج المدينة، وكان هذا الرأي مخالفًا لرأيه ﷺ (١٠).

وفي حقَّ فريد يختصُّ بتشريعه ﷺ - ولم يتطرَّق إليه نظام وضعي ولا ميثاق من مواثيق حقوق الإنسان - يأتي حقُّ الكفاية، ومعناه أن يحصل كل فرد يعيش في كنف الدولة الإسلاميَّة على كفايته من مقوِّمات الحياة؛ بحيث يحيا حياة كريمة، ويتحقَّق له المستوى اللائق للمعيشة، وهو يختلف عن حدٍّ الكفاف الذي تحدَّثت عنه النُّظُم الوضعيَّة، والذي يعني الحدَّ الأدنى لمعيشة الإنسان<sup>(٢)</sup>.

وحقُّ الكفاية هذا يتحقَّق بالعمل، فإذا عجز الفرد فالزكاة تسدُّ هذا العجز، فإذا عجزت الزكاة عن سدٍّ كفاية المحتاجين تأتى ميزانية الدولة لسداد هذه الكفاية، ولقد قال عَظَرَ مؤكِّدًا على هذا الحقِّ: «مَا آمَنَ بِي مَنْ بَاتَ شَبْعَانًا<sup>(٢)</sup> وَجَارُهُ جَائِعٌ إِلَى جَنْبِهِ وَهُوَ يَعْلَمُ بِهِ»<sup>(٤)</sup>. وقال مادحًا: «إِنَّ الأَشْعَرِيِّينَ إِذَا أَرْمَلُوا فِي الْعَزْوِ، أَوْ قَلَّ طَعَامُ عِيَافِمْ بِالْمَدِينَةِ جَمَعُوا مَا كَانَ عِنْدَهُمْ فِي نَوْبٍ وَاحِدٍ، ثُمَّ اقْتَسَمُوهُ بَيْنَهُمْ فِي إِنَاءٍ وَاحِدٍ بِالسَّوِيَّةِ، فَهُمْ مِنِّي وَأَنَا مِنْهُمْ»<sup>(٥)</sup>.

هكذا كان رسول الله ﷺ الرائد الأوَّل والراعي الأعظم لحقوق الإنسان، ورسالته التي حملها للعالمين جميعًا رسالة إنسانيَّة، شملت برعايتها جميع الحقوق التي تتعلَّق بالإنسان كإنسان.

فها أعظم إنسانيتك يا رسول الله!

- (١) البيهقي: السنن الكبرى (١٣٠٦١)، والسهيلي: الروض الأنف ٥/ ٢٤٦، ٢٤٦، وابن سيد الناس: عيون الأثر ١/ ٤١٢، وابن كثير: السيرة النبوية ٣/ ٢٤.
  - (٢) انظر: خديجة النبراوي: موسوعة حقوق الإنسان في الإسلام ص٥٠٥-٥٠٩.
    - (٣) هكذا وردت في الحديث مصروفة.
- (٤) الحاكم (٣٣٠٧) وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي، والطبراني عن أنس بـن مالك: المعجم الكبير (٧٥٠) واللفظ له، والبيهقي: شعب الإيمـان (٣٢٣٨)، وقـال الألبـاني: صحيح. انظر: السلسلة الصحيحة (١٤٩).
- (٥) البخاري عن أبي موسى الأشعري: كتاب الشركة، باب الشركة في الطعام والنهد والعـروض (٢٤٨٦)، ومسلم: كتاب فضائل الصحابة ٢، باب من فضائل الأشعريين ٦ (٢٥٠٠).

\_وة للعالمين أس\_\_\_\_

(VI) -275

### المبحث الثاني :

النبي ﷺ وحقوق المرأة

أحاط الإسلام المرأة بسياج من الرعاية والعناية، وارتفع بها وقدَّرها، وخصَّها بالتكريم وحُسْن المعاملة ابنةً وزوجةً وأختًا وأمَّا، فقرَّر الإسلام أوَّلاً أنَّ المرأة والرجل نُحلِقا من أصلٍ واحد؛ ولهذا فالنساء والرجال في الإنسانيَّة سَوَاء، قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَاءً...<sup>(۱)</sup> ه، وهناك آيات أخرى كثيرة تُبيِّن قضاء الإسلام على مبدأ التَّفْرِقَة بين الرجل والمرأة في القيمة الإنسانيَّة المشترَكة.

وانطلاقًا من هذه المبادئ، وإنكارًا لعادات الجاهليَّة والأمم السابقة فيها يخصُّ وضع المرأة، قام الرسول على يدافع عن المرأة ويُنزلها المكانة التي لم تبلغها في حضارة ماضية، ولم تُدْرِكْها في أُمَّة تالية؛ حيث سنَّ لها - كأمٍّ وأخت وزوجة وابنة - من الحقوق منذ أربعةَ عَشَرَ قرنًا ما تزال المرأة الغربيَّة تُصارِع الآن للحصول عليه، ولكن هيهات!

ففي جملة بلاغيَّة رائعة أصَّل الرسول ﷺ لقاعدة مهمَّة؛ وهي أن النساء يُماثِلن الرجال في القَدْر والمكانة، ولا ينتقص منهن أبدًا بكونهنَّ نساء، فقال: «إِنَّ النِّسَاءَ شَقَائِقُ الرِّجَالِ<sup>(٢)</sup>. أي: نُظراؤهم وأمثالهُم، وقد ثبت عنه ﷺ أنه كان دائم الوصيَّة بالنساء، وكان يقول لأصحابه: «... اسْتَوْصُوا بِالنِّسَاءِ خَيْرًا»<sup>(٣)</sup>. وتكرَّرت منه هذه النصيحة في حجَّة الوداع وهو يخاطب الآلاف من أُمَّته.

وإذا ما أردنا أن نتبيَّن ما أرساه الرسول ﷺ من دعائم رِفْعَتِها وتكريمها، فيهمُّنا أن ندرك أوَّلاً وضع المرأة في الجاهليَّات القديمة والمعاصرة؛ لنرى الظلام الحقيقي الذي

- (۱) (النساء: ۱).
- (٢) الترمذي عن عائشة: أبواب الطهارة، بـاب مـا جـاء فـيمن يستيقظ فـيرى بلـلاً... (١١٣)، وأبـو داود (٢٣٦)، وأحمد (٢٦٢٣٨)، وأبو يعلى (٤٦٩٤)، وصححه الألباني، انظر: صحيح الجامع (١٩٨٣). (٣) البخاري عن أبي هريرة: كتاب النكاح، باب الوصاة بالنساء (٣٣٣١)، ومسلم: كتـاب الرضـاع، بـاب

الوصية بالنساء (١٤٦٨)، والترمذي (١١٨٨)، ومسند أحمد (١٠٤٧٥)، والدارمي (٢٢٢٢).

to Vo

عانته، والذي ما زالت تعانيه، ومن ثَمَّ يتبيَّن لنا حقيقة وضع ومكانة المرأة في ظلِّ تعاليم رسول الإسلامﷺ.

فلمَّا كانت عادة العرب في الجاهلية وَأَد البنات؛ إذا به ﷺ يُجَرِّم ويُحَرِّم ذلك الفعل، وذلك انطلاقًا من تشنيع القرآن الكريم على أهل الجاهليَّة بسبب وَأُدِهم البنات ومهانتها عندهم؛ حيث قال الله ظن: ﴿وَإِذَا المَوْءُودَةُ سُئِلَتْ ﴾ بِأَيِّ ذَنْبٍ قُتِلَتْ<sup>(1)</sup> ، بل وجعله النبي من أعظم الذنوب؛ فعن ابن مسعود شه أنه قال: سألتُ رسول الله ﷺ: أيُّ الذَّنبِ أعظم؟ قال: «أَنْ تَجْعَلَ لله نِدًّا وَهُوَ حَلَقَكَ». قلتُ: ثم أيُّ؟ قال: «أَنْ تَقْتُلَ وَلَدَكَ خَشْيَةَ أَنْ

ولم يَقِفْ رسول الله ﷺ في الحفاظ على حقِّها في الحياة عند هذا الحدِّ، وإنها رغَّب في الإحسانِ إليها صغيرةً؛ فقال: «مَنْ يَلِي مِنْ هَذِهِ الْبَنَاتِ شَيْئًا فَأَحْسَنَ إِلَيْهِنَّ؛ كُنَّ لَهُ سِتْرًا مِنَ النَّارِ»<sup>(٣)</sup>.

ثم أمر الرسول ﷺ بتعليمها فقال: «أَيَّهَا رَجُلٍ كَانَتْ عِنْدَهُ وَلِيدَةٌ فَعَلَّمَهَا فَأَحْسَنَ تَعْلِيمَهَا، وَأَذَبَهَا فَأَحْسَنَ تَأْدِيبَهَا... فَلَهُ أَجْرَانِ»<sup>(٤)</sup>. وكان ﷺ يجعل للنساء يومًا ليعظَهُنَّ، ويذكِّرَهُنَّ، ويأمرَهُنَّ بطاعة الله تعالى.

وما أن تشبَّ البنت وتصير فتاة بالغة؛ حتى يعطِيَها الرسول ﷺ الحقَّ في الموافقة على الخاطب أو رفضه، ولا يجوِّز إجبارها على الاقتران برجل لا تريده، وقد قال في ذلك ﷺ: «الأَيِّمُ أَحَقُّ بِنَفْسِهَا مِنْ وَلِيِّهَا، وَالْبِكْرُ تُسْتَأْذَنُ فِي نَفْسِهَا، وَإِذْنُهَا صُمَائُهَا»<sup>(٥)</sup>. وقال –أيضًا– ﷺ: «لا تُنْكَحُ الأَيِّمُ حَتَّى تُسْتَأْمَرَ، وَلا تُنْكَحُ الْبِكْرُ حَتَّى تُسْتَأْذَنَ». قالوا: يا رسول الله،

- (۱) (التكوير: ۸، ۹).
- (٢) البخاري: كتاب الأدب، باب قتل الولـد خشـية أن يأكـل معـه (٦٠٠١)، والترمـذي (٣١٨٢)، وأحمـد (٤١٣١).
- (٣) البخاري عن عائشة: كتاب الأدب، باب رحمة الولـد وتقبيلـه ومعانقتـه (٥٩٩٥)، ومسـلـم: كتـاب الـبر والصلة والأداب، باب فضل الإحسان إلى البنات (٢٦٢٩).
- (٤) البخاري عن أبي موسى الأشعري: كتاب النكاح، باب اتخاذ السراري ومن أعتـق جاريتـه ثـم تزوجهـا (٤٧٩٥).
- (٥) مسلم عن عبد الله بن عباس: كتاب النكاح، باب استئذان الثيب في النكاح بالنطق والبكر بالسكوت
   (١٤٢١).

وكيف إذنها؟ قال: «أَنْ تَسْكُتَ»<sup>(١)</sup>.

ولمَّا تصير زوجة يحثُّ الرسول ﷺ على حُسْن معاملتها وعشرتها؛ مبيِّنًا أن حُسْن عِشْرَة النساء دليل على نُبْل نفس الرجل وكريم طباعه، فيقول – مثلاً – مرغِّبًا: ﴿إِنَّ الرَّجُلَ إِذَا سَقَى امْرَأَتَهُ مِنَ المَاءِ أُجِرَ»<sup>(٢)</sup>. ويقول مُرَهبًا: «اللَّهُمَّ، إِنِّي أُحَرِّجُ<sup>(٣)</sup> حَقَّ الضَّعِيفَيْنِ: الْيَتِيم وَالْمَرْأَةِ»<sup>(٤)</sup>.

وإذا ما كرهت الزوجة زوجها ولم تُطِق الحياة معه، فقد سنَّ لها الرسول ﷺ حقَّ مفارَقة الزوج، وذلك عن طريق الخُلْعِ؛ فعن ابن عباس هين قال: جاءت امرأة ثابت بن قيس إلى النبي ﷺ فقالت: يا رسول الله، ما أَنْقِم على ثابت في دِينِ ولا خُلُق، إلاَّ أَنِّي أخاف الكفر. فقال رسول الله ﷺ: «فَتَرُدِّينَ عَلَيْهِ حَدِيقَتَهُ؟» فقالت: نعم. فردَّتْ عليه حديقته، وأمره ففارقها<sup>(ه)</sup>.

في حين أنه ﷺ أثبت للمرأة ذِمَّة ماليَّة مستقلَّة تمامًا كالرجل؛ فلها أن تبيع وتشتري، وتستأجر وتؤبِّر، وتوكل وتهب، ولا حِجْر عليها في ذلك ما دامت عاقلة رشيدة، وذلك انطلاقًا من قوله تعالى: ﴿فَإِنْ آنَسْتُمْ مِنْهُمْ رُشْدًا فَادْفَعُوا إِلَيْهِمْ أَمْوَاهُمْ<sup>(1)</sup> ﴾.

ولما أَجَارَتْ أُمُّ هانئ بنت أبي طالب رجلين من المشركين، وأَبَى أخوها عليٌّ ٢ إلاَّ أَنْ يقتلهما، كان قضاء الرسول ﷺ في هذه الحادثة قوله: «أَجَرْنَا مَنْ أَجَرْتِ يَا أُمَّ هَانِئِ» (٧). فأعطاها الحقَّ في أن تُعْطِيَ الأمان والجوار في الحرب أو السلم لغير المسلمين.

وهكذا تعيش المرأة المسلمة عزيزة أبيَّة كريمة في ظلِّ تعاليم رسول الله ﷺ.

- البخاري عن أبي هريرة: كتاب النكاح، باب لا ينكح الأب وغيره البكر والثيب إلا برضاها (٥١٣٦).
   أحمد عن العرباض بن سارية (١٧١٩٥) وقـال شـعيب الأرناءوط: صـحيح بشـواهده...، والطبرانـي:
- المعجم الكبير (١٥٣٥٦)، وقال الألباني: حسن لغيره. انظر: صحيح الترغيبَ والترهيب (١٩٦٣). (٣) أحرِّج: أي ألحق الحرج والإثم بمن ضيعهما، فأحذره من ذلك تحذيرًا بليغًا، وأزجره زجرًا أكيـدًا، انظـر: المناوي: فيض القدير ٣/ ٢٧.
- (٤) ابن ماجه عن أبي هريرة (٣٦٧٨)، وأحمد (٩٦٦٤) وقـال شـعيب الأرناءوط: إسـناده قـوي، والحـاكم (٢١١) وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي، والبيهقي (٢٠٢٣)، وقال الألباني: صحيح. انظر: السلسلة الصحيحة (١٠١٥).
  - (٥) البخاري: كتأب الطلاق، باب الخلع وكيفية الطلاق فيه (٥٢٧٦).
    - (٦) (النساء: ٦).
- (٧) البخاري عن أم هانئ بنت أبي طالب: كتاب الجزية والموادعة، باب أمان النساء وجوارهن (٣١٧٠)،
   ومسلم: كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب استحباب صلاة الضحى (٣٣٦).



#### المبحث الثالث:

النبي ﷺ وحقوق الطفل

الأطفال في الإسلام هم زهرة الحياة الدنيا وزينتها، وهم بهجة النفوس وقرَّة الأعين، وقد نالت هذه المرحلة من عناية الرسول ﷺ النصيب الأوفى (صورة للمقارنة رقم ٢)، فأوجب ﷺ حقوقًا عظيمة للطفل، أعظم ما فيها أنها اهتمَّت به قبل ولادته، وقبل أن يصير جنينًا؛ فأمر النبي ﷺ الرجلَ المُقْدِم على الزواج باختيار الزوجة الصالحة ذات الدين، فقال: «تُنْكَحُ المَرْأَةُ لأَرْبَعٍ: لِمَاهِا، وَلِحَسَبِهَا، وَبَمَاهِا، وَلِدِينِهَا، فَاظْفَرْ بِذَاتِ الدِّينِ تَرِبَتْ يَدَاكَ<sup>(١)</sup>.

كما أمر ﷺ الزوجة باختيار زوجها على المعيار والأساس نفسه، فقال: «إِذَا خَطَبَ إِلَيْكُمْ مَنْ تَرْضَوْنَ دِينَهُ وَخُلُقَهُ فَزَوِّجُوهُ، إِلاَّ تَفْعَلُوا تَكُنْ فِتْنَةٌ فِي الأَرْضِ وَفَسَادٌ عَرِيضٌ»<sup>(٢)</sup>. وقد اعتُبر اختيار الزوجة الصالحة (الأمّ) من حقوق الطفل على أبيه.

ولا ريب في أن هذا الاختيار وذاك الأساس من شأنه أن يعود بالنفع التامِّ والمصلحة المباشرة على الطفل، الذي يكون ثمرة هذين الزوجين الصالحين؛ لينشأ بعد ذلك في أسرة ودودة متحابَّة، تعيش في ظلِّ تعاليم الإسلام.

ثم إنه إذا حملت الأمُّ بالطفل، فقد أجاز لها الرسول ﷺ الفطر في نهار رمضان رحمة بها وبه.

وإذا ما وُلد الطفل فقد سنَّ ﷺ الأذان في أُذُنه اليمنى والإقامة في أُذُنه اليسرى؛ لتكون الشهادة بالكبرياء والوحدانيَّة لله ﷺ أَوَّل ما يقرع سمع الطفل في الحياة.

- (١) البخاري عن أبي هريرة: كتاب النكاح، باب الأكفاء في الدين (٥٠٩٠)، ومسلم: كتاب الرضاع، بـاب استحباب نكاح ذات الدين (١٤٦٦).
- (٢) الترمذي: كتاب النكاح، باب ما جاء إذا جاءكم من ترضون دينـه فزوجـوه (١٠٠٤)، وقـال الألبـاني: حسن. انظر: السلسلة الصحيحة (١٠٢٢).



to VI

وقد أوجب الرسول ﷺ التسمية الحسنة للطفل عند ولادته، بها تحمل صفة حسنة، أو معنًى محمودًا يبعث الراحة في النفس والطمأنينة في القلب؛ وذلك من شأنه أن يُوقظ في وجدان الطفل بعد ذلك المعاني السامية والمشاعر النبيلة، ويُشعره بالعزَّة والفخار باسمه واحترام ذاته، وكذلك يُبْعِدُه عن سخرية الناس واستهزائهم، وفي ذلك قال ﷺ: «تَسَمَّوْا بِأَسْهَاءِ الأَنبِيَاءِ، وَأَحَبُّ الأَسْهَاءِ إِلَى اللهِ: عَبْدُ اللهِ وَعَبْدُ الرَّحْمَنِ، وَأَصْدَقُهَا: حَارِثٌ وَهَمَّامٌ، وَأَقْبَحُهَا: حَرْبٌ وَمُرَةٌ أَنْ

وسنَّ الرسول ﷺ للطفل المولود -أيضًا- العقيقة<sup>(٢)</sup>، وهي نوع من الفرح والسرور بالمولود الجديد، فقال ﷺ: «مَنْ وُلِدَ لَهُ مَوْلُودٌ فَأَحَبَّ أَنْ يَنْسُكَ عَنْهُ فَلْيَفْعَلْ عَنِ الْغُلاَمِ شَاتَانِ مُكَافِئَتَانِ وَعَنِ الجَارِيَةِ شَاةٌ»<sup>(٣)</sup>. وكأنَّ المجتمع الإسلامي كله يشارك الوالدين فرحتهما بالمولود الجديد.

وقد تنزَّلت آيات القرآن بحقوق الطفل في الرضاعة، فقال الله ﷺ: ﴿وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لَمِنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى المَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ بِالْـمَعْرُوفِ<sup>(١)</sup>﴾.

ولا يخفى أن الرضاعة عمليَّة لها أثرها البعيد في التكوين الجسدي، والعاطفي، والاجتهاعي في حياة الإنسان.

ومن ناحية أخرى حثَّ الرسول ﷺ علَى تحرِّي العدل في المعاملة بين الأبناء، فقال ﷺ: «اعْدِلُوا بَيْنَ أَوْلاَدِكُمْ فِي الْعَطِيَّةِ...»<sup>(٥)</sup>. وكذلك كان ﷺ ينصح الآباء بقوله: »...

- (١) أبو داود: كتاب الأداب، باب في تغيير الأسماء (٤٩٥٠)، وأحمـد (١٩٠٥٤)، وقـال الألبـاني: صـحيح دون قوله: «تسموا بأسماء الأنبياء». انظر: صحيح الترهيب والترغيب (١٩٧٧).
  - (٢) معناها ذبح الشاة عن المولود يوم السابع من ولادتُه (على اختلاف)، وحكمها سُنَّة مؤكَّدة.
- (٣) أبو داود: كتاب الضحايا، بـاب العقيقـة (٢٨٤٤)، وأحمـد (٢٨٢٢) وقـال شـعيب الأرنـاءوط: إسـناده حسن. والحاكم (٧٥٩٢) وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. وقال الألباني: صحيح. انظر: السلسلة الصحيحة (١٦٥٥).
  - (٤) (البقرة: ٢٣٣).
- (٥) البخاري عن النعمان بن بشير: كتاب الهبة وفضلها، بـاب الإشـهاد في الهبـة (٢٥٨٧)، ومسـلم: كتـاب الهبات، باب كراهة تفضيل بعض الأولاد في الهبة (١٦٢٣).

وَلاَ تَدْعُوا عَلَى أَوْلاَدِكُمْ...»<sup>(١)</sup>. وذلك لأنه قد تصاحب هذه الدعوة ساعة إجابة؛ فتكون سببًا في شقاء الولد طيلة حياته.

 $(\wedge)$ 

كما تمتَّع الطفل في الإسلام منذ ولادته بأهليَّة كاملة، يكون له بموجبها الحقُّ في الميراث والوصيَّة والوقف والهبة، وغير ذلك، وهذه الأهليَّة تثبت له فور اكتمال كيانه الإنساني بانفصاله عن أُمِّه حيًّا؛ لقول النبي ﷺ: «إِذَا اسْتَهَلَّ<sup>(٢)</sup> المَوْلُودُ وُرِّنَ»<sup>(٣)</sup>.

وبالإضافة إلى ذلك سنَّ الرسول عَنْهُ رعاية الطفل من الناحية الوجدانيَّة؛ وذلك بالإحسان إليه ورحمته وملاعبته وإدخال السرور عليه، كما ذكرنا سابقًا في تعاملاته عَنْهُ مع أطفال المسلمين، وكذلك سنَّ عَنْهُ رعايته علميًّا وتعبُّديًّا، واحترامه وتشجيعه على الصراحة، وحُسن اختيار صُحبته، والدعاء له، إضافة إلى رعايته من الناحية السلوكيَّة والاجتهاعيَّة، وبهذه المبادئ والقيم يكون الطفل أكثر تكيُّفًا مع وسطه الاجتهاعي، فهذا عمر بن الخطاب شه يصحب ابنه عبد الله شه إلى مجلس النبي عَنْهُ؛ ليتعلَّم في واقع عملي الأدب واحترام الآخرين، فعن عبد الله بن عمر شه أنَّ رسول الله عَنْهُ قال: «إنَّ مِنَ الشَجَرِ شَجَرَةً لاَ يَسْقُطُ وَرَقُهَا، وَهِيَ مَثَلُ المُسْلِم، حَدِّئُونِ مَا هِيَ». فوقع الناس في شجر المادية، ووقع في نفسي أنها النخلة. قال عبد الله : فاستحييت. فقالوا: يا رسول الله، أخبرنا بها. فقال رسول الله عَنْهُ: النَّخْلَةُ». قال عبد الله: فحدَّثت أبي بها وقع في نفسي، فقال: لأن تكون قُلْتَهَا أحبُّ إلىَّ من أن يكون لي كذا وكذا<sup>(3)</sup>. هكذا يجب أن يتعلَّم أطفالنا القيم لأن تكون قُلْتَهَا أحبُّ إلىً من أن يكون لي كذا وكذا<sup>(3)</sup>. هكذا يجب أن يتعلَّم أطفالنا القيم الإسلاميَّة الحاكمة للمجتمع تعلُّم تدريجيًا، فيتهيَّا هم رويدًا رويدًا الدخول فيه.

- (١) مسلم: كتاب الزهـد والرقـائق، بـاب حـديث جـابر الطويـل وقصـة أبـي اليسـر (٣٠٠٩)، وأبـو داود (١٥٣٢).
- (٢) استهلتً: أي رفع صوته بالبكاء والصراخ أو العطس بعد ولادته مباشرة، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة هلل ٢٠١/١١٧.
- (٣) أبو داود: كتاب الفرائض، بـاب في المولـود يسـتهل ثـم يمـوت (٢٩٢٠)، وابـن ماجـه (٢٧٥٠)، وقـال الألباني: صحيح. انظر: السلسلة الصحيحة (١٥٣).
- (٤) البخاري: عن عبد الله بن عمر، كتاب العلم، بـاب الحيـاء في العلـم (١٣١)، ومسـلم: كتـاب صـفات المنافقين وأحكامهم، باب مثل المؤمن مثل النخلة (٢٨١١).



ولا نجد أجمل من قول غلام<sup>(١)</sup> تربَّى على يديه ﷺ لنختتم به؛ حيث قال: كنت غلامًا في حجر رسول الله ﷺ، وكانت يدي تطيش في الصحفة، فقال لي رسول الله ﷺ: «يَا غُلاَمُ، سَمِّ اللهَ، وَكُلْ بِيَمِينِكَ، وَكُلْ مِمَّا يَلِيكَ». فها زالت تلك طِعْمَتِي بَعْدُ<sup>(١)</sup>.

فها هو ذا النبي ﷺ يُعَلِّم أطفال اليوم ورجال المستقبل القيم والأخلاق بحبَّ ورأفة ورحمة.

# المبحث الرابع : النبي ﷺ وحقوق الخدم والعمال

أعزَّ الإسلام الخدم والعمَّال ورعاهم وكرَّمهم، واعترف بحقوقهم لأوَّلِ مرَّةٍ في التاريخ – بعد أن كان العمل في بعض الشرائع القديمة معناه الرقُّ والتبعيَّة، وفي البعض الآخر معناه المذلَّة والهوان – قاصدًا بذلك إقامة العدالة الاجتهاعيَّة وتوفير الحياة الكريمة لهم.

وكانت سيرة رسول الله يكل خير شاهد على عظمة النظرة الإسلامية للخدم والعمَّال، وكانت إقرارًا منه يكل بحقوقهم، فقد دعا يكل أصحاب الأعمال إلى معاملتهم معاملة إنسانيَّة كريمة، وإلى الشفقة عليهم، والبرِّ بهم، وعدم تكليفهم ما لا يطيقون من الأعمال، فقال يكل: «... إِخْوَانُكُمْ خَوَلُكُمْ<sup>(٦)</sup>، جَعَلَهُمُ اللهُ تَحْتَ أَيْدِيكُمْ، فَمَنْ كَانَ أَخُوهُ تَحْتَ يَدِهِ فَلْيُطْعِمْهُ عِمًا يأْكُلُ، وَلْيُلْبِسْهُ عِمَّا يَلْبَسُ، وَلاَ تُكَلِّفُوهُمْ مَا يَعْلِبُهُمْ، فَإِنْ كَلَّفْنُمُوهُمْ فَأَعِينُوهُمْ»<sup>(1)</sup>. فجاء تصريح رسول الله يكل: «إِخْوَانُكُمْ خَوَلُكُمْ». ليرتفع بدرجة العامل الخادم إلى درجة الأخ! ولتصبح هذه الضوابطَ العامَة التي توفِّر الحياة الكريمة لبني الإنسان عمومًا.

- (١) هو عمر بن أبي سلمة، انظر: ابن عبـد الـبر: الاسـتيعاب (١٦٩٩) ص ٤٨٠، وابـن حجـر العسـقلاني: الإصابة (٥٧٤٤).
  - (٢) البخاري: عن الوليد بن كثير، كتاب الأطعمة، باب التسمية على الطعام والأكل باليمين (٥٣٧٦).
    - (٣) خولكم: خدمكم، انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ١/ ١١٥.
- (٤) البخاري عن أبي ذرّ: كتاب الإيمان، باب المعاصي من أمر الجاهلية، ولا يكفر صاحبها بارتكابهما إلا بالشرك (٣٠)، ومسلم: كتاب الأيمان والنذور، باب إطعام المملوك ما يأكل (١٦٦١).

وة للعالمين أســــ

وألزم كذلك صاحب العمل أن يُوَقِّيَ للعامل والخادم أجره المكافئ لجُهده دون ظلم أو مماطلة، فقال على المُحطوا الأَجِيرَ أَجْرَهُ قَبْلَ أَنْ يَجِفَّ عَرَقُهُ »( · · ).

AT 255

وحذَّر الرسول ﷺ من ظلمهم فقال ﷺ : «مَنِ اقْتَطَعَ حَقَّ امْرِيْ مُسْلِم بِيَمِينِهِ فَقَدْ أَوْجَبَ اللهُ لَهُ النَّارَ، وَحَرَّمَ عَلَيْهِ الجَنَّةَ». فقال رجل: وإن كان شيئًا يسيرًا يا رسول الله؟ فقال: «وَإِنْ قَضِيبًا مِنْ أَرَاكٍ»<sup>(٢)</sup>.

ومن حقِّهم -أيضًا- أن تُحْفَظ حقوقهم الماليَّة من الغبن، والظلم، والاستغلال؛ لذلك قال عَلَيْ في الحديث القدسي عن ربِّ العزَّة ٢٠٠٠ " قَالَ اللهُ تَعَالَى: ثَلاَئَةٌ أَنَا خَصْمُهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ... وَرَجُلٌ اسْتَأْجَرَ أَجِيرًا فَاسْتَوْفَى مِنْهُ وَلَمْ يُعْطِ أَجْرَهُ»<sup>(٣)</sup>. لِيَعْلَمَ كلَّ مَنْ ظلم عاملاً أو خادمًا أن الله رقيبٌ عليه وخصم له يوم القيامة.

كما يجب على صاحب العمل عدم إرهاق العامل إرهاقًا يضرُّ بصحَّته ويجعله عاجزًا عن العمل، ولقد قال رسول الله ﷺ في ذلك: «مَا خَفَّفْتَ عَنْ خَادِمِكَ مِنْ عَمَلِهِ كَانَ لَكَ أَجْرًا فِي مَوَازِينِكَ»<sup>(1)</sup>.

ومن الحقوق التي تُعتبر علامة مضيئة في الشريعة الإسلاميَّة حقُّ الخادم في التواضع معه، وفي ذلك يُرَغِّب الرسول ﷺ أُمَّته قائلاً: «مَا اسْتَكْبَرَ مَنْ أَكَلَ مَعَهُ خَادِمُهُ، وَرَكِبَ الجِمَارَ بِالأَسْوَاقِ، وَاعْتَقَلَ الشَّاةَ فَحَلَبَهَا»<sup>(٥)</sup>.

ولأن حياته على كانت تطبيقًا لكل أقواله، فإن السيدة عائشة عضى تروي فتقول: «مَا ضَرَبَ رَسُولُ الله عَانِي شَيْئًا قَطُّ بِبَدِهِ وَلاَ امْرَأَةً وَلاَ خَادِمًا...»<sup>(1)</sup>.

- (١) ابن ماجه عن عبد الله بن عمر (٢٤٤٣)، وقال الألباني: صحيح. انظر: مشكاة المصابيح (٢٩٨٧).
- (٢) مسلم عن أبي أمامة: كتاب الإيمان، باب وعيد من أقتطع حق مسلم بيمين فاجرة بالنار (١٣٧)، والنسائي (٥٤١٩)، وأحمد (٢٢٢٩٣).
- (٣) البخاري: عن أبي هريرة، كتاب البيوع، باب إثم من باع حرًّا (٢٢٢٧)، وابين ماجه (٢٤٤٢)، وأبو يعلى (٦٤٣٦).
  - (٤) ابن حبان عن عمرو بن حريث (٤٣١٤)، وأبو يعلى (١٤٧٢) وقال حسين سليم أسد: رجاله ثقات.
- ٥) الأدب المفرد للبخاري ٢/ ٣٢١، وقال الألباني: حسن. انظر: صحيح الجامع (٢٧٥٥).
   (٦) مسلم: كتـاب الفضـائل، بـاب مباعدتـه ﷺ للآئـام... (٢٣٢٨)، وأبـو داود (٤٧٨٦)، وابـن ماجـه .(1918)

Tes Ar

وهذا أنس بن مالك الله تلك من خادم رسول الله تلك يشهد شهادة حقَّ وصدق فيقول: كان رسول الله تلك من أحسن النَّاس خُلقًا، فأرسلني يومًا لحاجة، فقلت: والله لا أذهب -وفي نفسي أن أذهب لما أمرني به نبيُّ الله تلك - قال: فخرجت حتى أَمُرَّ على صبياني وهم يلعبون في السُّوق، فإذا رسول الله تلك قابضٌ بقفاي من ورائي، فنظرت إليه وهو يضحك، فقال: ميَا أَنَيْسُ، اذْهَبْ حَيْثُ أَمَرْتُكَ». قلت: نعم، أنا أذهب يا رسول الله. قال أنس الله: وَلاً لَقَدْ حَدَمْتُهُ سَبْعَ سِنِينَ أَوْ تِسْعَ سِنِينَ مَا عَلِمْتُ قَالَ لِشَيْءٍ صَنَعْتُ: لِمَ فَعَلْتَ كَذَا وَكَذَا؟ وَلاً

وكان رسول الله ﷺ يهتمُّ برعاية خَدَمِه إلى الدرجة التي يحرص فيها على زواجهم، فعن ربيعة بن كعب الأسلمي، قال: كنتُ أخدم النبي ﷺ فقال لي النبي ﷺ: «يَا رَبِيعَةُ، أَلاَ تَتَزَوَّجُ؟» قال: فقلتُ: لا والله يا رسول الله، ما أريد أن أتزوَّج؛ ما عندي ما يُقيم المرأة، وما أحبُّ أن يشغلني عنك شيء. قال: فأَعْرِض عنِّي، ثم قال لي بعد ذلك: «يَا رَبِيعَةُ، أَلاَ تَتَزَوَّجُ؟» قال: فقلتُ: لا والله يا رسول الله، ما أريد أن أتزوَّج، وما عندي ما يُقيم المرأة، وما قال: فقلتُ: لا والله يا رسول الله، ما أريد أن أتزوَّج، وما عندي ما يُقيم المرأة، وما أحبُّ أن يشغلني عنك شيء. فأعرض عنِّي. وقال: ثم راجعتُ نفسي، فقلتُ: والله يا رسول الله أنت أعلم بها يُصلحني في الدنيا والآخرة. قال: وأنا أقول في نفسي: لئن قال لي الثالثة لأقولن: نعم. قال: فقال لي الثالثة: «يَا رَبِيعَةُ، أَلاَ تَتَزَوَّجُ؟» قال: فقلتُ: بلى يا رسول الله، مُرْنِي بها شئتَ، أو الم أحببت. قال: فقال يا الثالثة: "يَا رَبِيعَةُ، أَلاَ تَتَزَوَّجُ؟» والا فقلتُ: وال يا ما الله، مُرْنِي بها شئتَ، أو

وقد امتدَّت رحمته ﷺ بخدمه لتشمل غير المؤمنين به أصلاً، وذلك كما فعل مع الغلام اليهودي الذي كان يعمل عنده خادمًا، فقد مرض الغلام مرضًا شديدًا، فظلَّ النبي ﷺ يزوره ويتعهَّده، حتى إذا شارف على الموت عاده وجلس عند رأسه، ثم دعاه إلى الإسلام، فنظر الغلام إلى أبيه متسائلاً، فقال له أبوه: أطِعْ أبا القاسم. فأسلَم، ثم فاضت رُوحه، فخرج النبي ﷺ وهو يقول: «الْحَمْدُ للهِ الَّذِي أَنْقَذَهُ مِنَ النَّارِ»<sup>(٣)</sup>!

- (١) مسلم: كتاب الفضائل، باب كان رسول الله ﷺ أحسن الناس خُلُقًا (٢٣١٠)، وأبو داود (٤٧٧٣).
- (٢) أحمد (١٦٦٢٧)، والحاكم (٢٧١٨) وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه. والطيالسي (١١٧٣).
- (٣) البخاري عن أنس: كتاب الجنائز، باب إذا أسلم الصبي فمات هل يصلى عليه وهل يعرض على الصبي الإسلام (١٣٥٦)، والترمذي (٢٢٤٧)، والحاكم (١٣٤٢)، والنسائي في سننه الكبرى (٧٥٠٠).

A1 255

هذه بعض حقوق الخدم والعمَّال التي أصَّلها ﷺ بالقول والعمل في زمن لم يكن يعرف غير الظلم والقهر والاستبداد.

# المبحث أكنامس : النبي ﷺ وحقوق المرضى وذوي الاحتياجات الخاصَّة

نظرة الإسلام ورعايته للمرضى وذوي الاحتياجات نظرة خاصَّة، بداية من تخفيفه عليهم في بعض الالتزامات الشرعيَّة، لقول الله تعالى: ﴿لَيْسَ عَلَى الأَعْمَى حَرَجٌ وَلا عَلَى الأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلا عَلَى المَرِيضِ حَرَجٌ<sup>(١)</sup>﴾، وانتهاء ببثِّ الأمل في نفوسهم ومراعاة حقوقهم الجسمانيَّة والنفسيَّة.

فها هو ذا النبي ﷺ كان إذا سمع بمريض أسرع لعيادته في بيته، مع كثرة همومه ومشاغله، ولم تكن زيارته هذه مُتكلَّفة أو اضطراريَّة، وإنها كان يَشعر بواجبه ناحية هذا المريض.. كيف لا؟! وهو الذي جعل زيارة المريض حقًّا من حقوقه؟! فقال ﷺ: «حَقُّ المُسْلِمِ عَلَى المُسْلِمِ خَسٌ... وَعِيَادَةُ المَرِيضِ...»<sup>(٢)</sup>.

فكان رسول الله ﷺ يهوِّن على المريض أزمته ومرضه، ويُظهِر له -دون تَكَلَّف-مُوَاساته له، وحرصه عليه، وحُبَّه له، فيُسعد ذلك المريضَ وأهلَه، وفي ذلك يروي عبد الله بن عمر هيش فيقول: اشتكى سعد بن عبادة الله شكوى له، فأتاه النَّبيُّ ﷺ يعوده مع عبد الرحمن بن عوفٍ لله، وسعد بن أبي وقَّاصٍ لله ، وعبد الله بن مسعودٍ لله، فليًا دخل عليه فوجده في غاشية أهله<sup>(٣)</sup>، فقال: «قَدْ قَضَى؟».

قالوا: لا يا رسول الله. فبكى النبي ﷺ، فلمَّا رأى القوم بكاء النبي ﷺ بَكَوْا، فقال: «أَلاَ تَسْمَعُونَ؟! إِنَّ اللهَ لاَ يُعَذِّبُ بِدَمْعِ الْعَيْنِ وَلاَ بِحُزْنِ الْقَلْبِ؛ وَلَكِنْ يُعَذِّبُ بِهَذَا<sup>(،)</sup>

(۱) (النور:٦١).

- (٢) البخاري عن أبي هريرة: كتاب الجنائز، باب الأمر باتباع الجنائز (١٢٤٠)، ومسلم: كتاب السلام، بـاب من حق المسلم للمسلم رد السلام (٢١٦٢).
  - (٣) غاشية أهله: أي الذين يلوذون به ويتكررون عليه. انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ١/ ١٦٢. (٤) يُعَدَّب بهذا: أي إن قال سُوءًا. أو يَرْحَمُ: أي إن قال خيرًا. انظر المصدر السابق.



- وأشار إلى لسانه - أَوْ يَرْحَمُ»<sup>(١)</sup>.

كما كان الرسول ﷺ يدعو للمريض ويُبشِّره بالأجر والمثوبة نتيجة المرض الذي لحق به؛ فيهوِّن بذلك عليه الأمر، ويُرْضيه به؛ تروي أُمُّ العلاء عِشِفَ <sup>(٢)</sup> فتقول: عادني رسول الله ﷺ وأنا مريضة، فقال: «أَبَشِرِي يَا أُمَّ الْعَلاَءِ، فَإِنَّ مَرَضَ الْسُلِمِ يُذْهِبُ اللهُ بِهِ خَطَايَاهُ كَمَا تُذْهِبُ النَّارُ خَبَثَ الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ»<sup>(٣)</sup>.

وكان عَنى حريصاً على أن يخفِّف عن المريض وألاَّ يشقَّ عليه، وقد روى في ذلك جابر بن عبد الله ملى فقال: خرجنا في سفر فأصاب رجلاً مِنَّا حجرٌ، فشجَّه في رأسه، ثم احتلم، فسأل أصحابه، فقال: هل تجدون لي رخصة في التيمُّم؟ فقالوا: ما نجد لك رخصة وأنت تقدر على الماء. فاغتسل فهات؛ فلمَّا قدمنا على النبي يَنَكَ أُخبِرَ بذلك، فقال: «قَتَلُوهُ قَتَلَهُمُ اللهُ، ألاَ سَأَلُوا إِذْ أحد رواة مَا يَعْلَمُوا؛ فَإِنَّهَا شِفَاءُ الْعِيِّ السُّوَالُ، إِنَّهَا كَانَ يَكْفِيهِ أَنْ يَتَيَمَّمَ وَيَعْصِرَ أَوْ يَعْصِبَ -شَكَّ أحد رواة الحديث- عَلَى جُرْحِهِ خِرْقَةً، ثُمَّ يَمْسَحَ عَلَيْهَا وَيَغْسِلَ سَائِرَ جَسَدِهِ»<sup>(1)</sup>.

بل إنه ﷺ كان يلبِّي حاجة المريض ويسير معه حتى يقضي حاجته، ولقد جاءته ذات مرَّة امرأة في عقلها شيء، فقالت: يا رسول الله، إن لي إليك حاجة. فقال: «يَا أُمَّ فُلانٍ، انْظُرِي أَيَّ السِّكَكِ شِنْتِ؛ حَتَّى أَقْضِيَ لَكِ حَاجَتَكِ». فخلا معها<sup>(٥)</sup> في بعض الطرق حتى فرغت من حاجتها<sup>(١)</sup>.

كها جعل النبي ﷺ للمرضى وذوي الاحتياجات الخاصَّة الحقَّ في التداوي؛ لأن

- (۱) البخاري: عن عبد الله بن عمر، كتاب الجنائز، باب البكاء عند المريض (۱۳۰٤)، ومسلم: كتاب الجنائز، باب البكاء على الميت (۹۲٤).
- (٢) أم العلاء: أسلمت وبايعت النبي ﷺ، وهي أمَّ خارجة بنت زيد بن ثابت. انظر: ابن الأثير: أسـد الغابـة ٦/ ٣٨٢، وابن حجر العسقلاني: الإصابة ترجمة رقم (١٢١٦٨).
- (٣) أبو داود: كتاب الجنائز، باب عيّادة النساء (٣٠٩٢)، وقـال الألبـاني: صـحيح. انظـر: صـحيح الجـامع (٧٨٥١).
- (٤) أبو داود: كتاب الطهارة، باب في المجروح يتيمم (٣٣٦)، وابن ماجه (٥٧٢)، وأحمد (٣٠٥٧)، والدارمي
   (٤)، وصححه الألباني، انظر: صحيح أبي داود (٣٢٥).
- (٥) أي وقف معها في طريق مسلوك ليقضي حاجتها ويفتيها في الخلوة، ولم يكن ذلك من الخلوة بالأجنبية؛ فإن هذا كان في ممرً الناس ومشاهدتهم إيًّاه وإيَّاها، لكن لا يسمعون كلامها؛ لأن مسألتها ممًا لا يظهره. انظر: النووي: المنهاج ١٥/ ٨٣.
- (٦) مسلم عن أنس بن مالك: كتاب الفضائل، باب قرب النبي ﷺ من الناس وتبركهم بـه (٢٣٢٦)، وأحمـد (١٤٠٧٨)، وابن حبان (٤٥٢٧).

سلامةَ البدن ظاهرًا وباطنًا مقصدٌ من مقاصد الإسلام؛ لذلك قال على الأعراب عندما سألوه عن التداوي: «تَدَاوَوْا عِبَادَ الله، فَإِنَّ اللهَ تَحْلَى لَمُ يَضَعْ دَاءً إِلا وَضَعَ لَهُ دَوَاءً إِلا الهُرَمَ...»<sup>(1)</sup>. كذلك لم يكن يهانع أن تعالِج المرأةُ المسلمة رجلاً من المسلمين؛ حيث جعل على رُفيدة – وهي امرأة من قبيلة أسلم – تُعَالِج سعد بن معاذ هه حين أصابه سهمٌ بالخندق، وكانت سلى تداوي الجرحي، وتَخْتَسِبُ بنفسها على خدمة من كانت به ضَيْعَةٌ من المسلمين<sup>(۲)</sup>.

(1)

ثم ها هو على يتعامل مع عمرو بن الجموح من تعاملاً راقيًا؛ رغم كونه من ذوي الاحتياجات الخاصَّة، إلاَّ أن ذلك لم يكن مانعًا له من وصوله إلى أعلى درجات التكريم؛ لهمَّته العالية، وبذله الواسع في سبيل الله، وكان عمرو بن الجموح رجلاً أعرج شديد العَرَج، وكان له بنون أربعة – مثل الأُسد – يشهدون المشاهد مع رسول الله على في فليًا كان العَرَج، وكان له بنون أربعة – مثل الأُسد – يشهدون المشاهد مع رسول الله على في يدون أن عرو أحد أعرج شديد وما أحد أرادوا حبسه، فأتى عمرو بن الجموح رجلاً أعرج شديد يوم أُحد أرادوا حبسه، فأتى عمرو بن الجموح رسولَ الله على فقال: إن بنيَّ يريدون أن يوم أُحد أرادوا حبسه، فأتى عمرو بن الجموح رسولَ الله على فقال: إن بنيَّ يريدون أن العربي عن هذا الوجه، والخروج معك فيه، فوالله إني لأرجو أن أطأ بعرجتي هذه في وقال لبنيه: «مَا عَلَيْكُمْ أَلاً تَمْنَعُوهُ، لَعَلَّ اللهُ يَرْزُقُهُ شَهَادَةً». فخرج مع النبي يلا فقيتر يوم أُحد، ثم قال ينه عنه عنه يبدوه إن أي من من أو أفْسَمَ عَلَى الله ولا في يقبل يوم أُحد، ثم قال ينه ينه عنه، فوالله إن يو أُحد، ثم قال ينه فلا بعرجتي هذه في وقال لبنيه: «مَا عَلَيْكُمْ أَلاً تَنْتَ فَقَدْ عَذرَكَ اللهُ فلا جِنها عَمْرًا هُو وقال لبنيه: «ما على يكم ألا تَنْتَ فَقَدْ عَذري أَن أَمْ أَنْتَ فَقَدْ عَذري أَن أُلله فلا يوم أُحد، ثم قال ينه فلا يكم ألاً تَنْتَ فَقَدْ عَذري أَلا يُو مُنْ أَمْ أَنْتَ فَقَدْ عَذري أَعْهُ مَعْرَا هُو الله عربي يوم أُحد، ثم قال ينه فلا جي ينه وأول الله ينه في يقبر منه أُحد، ثم قال ينه فلا يو منه عنه أله يرزُو بْنُ أَحْمُ مَنْ لَوْ أَقْسَمَ عَلَى الله للمَرة من عَر أُحد، منه عنه عنه من أو أَنْتَ مَعْر أَعْهُ مَن مَن أو أَسْمَ عَلى الله والله على منه منه من أحد بنه من أو أُخد، منه من عنه ما النبي ينه فقي منه منه أحد، عنه منه من يو منه عنه: «وَالَذِي نَفْسِي بِبَدِهِ إِنَّ مِنْهُ مَنْ مَنْ لَوْ أَقْسَمَ عَلَى الله والله عنه عنه الله من الله أله من يو منه من من أو أَقْسَمَ عَلى الله وله بَرْهُ، منهم من من أو أُخد، منه منه من م عَمْرُو بْنُ المَمُوحِ، وَلَقَد رَابَعُهُ مَنْ أُنْ أُنْ أَنْ مُنْ مُنْ مَنْ مُنْ أُخْمُ مَنْ مُنْ أُخبُهُ مُنْ

فكان ﷺ قدوة وأسوة للمسلمين في تعامله مع المرضى وذوي الاحتياجات الخاصَّة؛ لذلك قال عنه عثمان بن عفان ﷺ: «إنا –والله– قد صَحِبْنَا رسول الله ﷺ في السفر والحضر، وكان يعود مرضانا ويتبع جنائزنا، ويغزو معنا، ويواسينا بالقليل والكثير»<sup>(1)</sup>.

- (۱) أبو داود: كتاب الطب، باب في الرجل يتداوى (۳۸۰۵)، والترمذي (۲۰۳۸) وقال: هذا حديث حسن صحيح. وابن ماجه (۳٤٣٦)، وأحمد (۱۸٤٧٧)، وقال شعيب الأرناءوط: إسناده صحيح رجاله ثقات رجال الشيخين..، وقال الألباني: صحيح. انظر: غاية المرام (۲۹۲).
- (٢) البخاري: الأدب المفرد ١/ ٣٨٥، وابـن هشـام: السـيرة النبويـة ٢/ ٢٣٩، وابـن كـثير: السـيرة النبويـة ٢٣٣ /٣
- (٣) ابن حبان عن جابر بن عبد الله (٧٠٢٤)، وقال شعيب الأرناءوط: إسناده جيد. وابن سيد الناس: عيون الأثر ١/ ٤٢٣، والصالحي الشامي: سبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد ٤/ ٢١٤. (٢) لم حرك حك مناطقة
  - (٤) أحمد (٥٠٤)، وقال شعيب الأرناءوط: إسناده حسن.



#### المبحث السادس:

النبي ﷺ وحقوق اليتيم والمسكين والأرملة

تميَّزت الشريعة الإسلاميَّة بأنها حفظت حقوق اليتامى والمساكين والأرامل، وجعلتهم في أمان ورعاية المجتمع المسلم بتكافله معهم معنويًّا ومادِّيًّا؛ فيأمرنا الله تَخْك بالرحمة باليتيم، فيقول: ﴿فَأَمَّا الْيَئِيمَ فَلاَ تَقْهَرْ<sup>(١)</sup>﴾، كما يأمرنا بأن نعطي المسكين حقَّه المفروض له من قِبَلِ الله تَكْ، فيقول تَخْك: ﴿وَآَتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلاَ تُبَذِّرْ تَبْذِيرًا<sup>(٢)</sup>﴾.

وزيادة في تدعيم حقِّ المساكين<sup>(٣)</sup> والأرامل<sup>(٤)</sup> يرغِّب الرسول ﷺ الأُمَّة كلها بالسعي في قضاء حوائجهم فيقول ﷺ: «السَّاعِي عَلَى الأَرْمَلَةِ وَالْـمِسْكِينِ كَالْـمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ الله، أَوْ كَالَّذِي يَصُومُ النَّهَارَ وَيَقُومُ اللَّيْلَ»<sup>(٥)</sup>. فقد رفع رسول الله ﷺ قدر الذي يرعى شنَّونها إلى درجة لا يتخيَّلها أحد، فأيُّ أجر وأيُّ ثواب أعظم من ذلك؟!

كما يحتَّ الرسول ﷺ على الإحسان إلى اليتيم واعدًا بالأجر العظيم؛ وذلك تأصيلاً لحقوق اليتامى في الرعاية والكفالة، فيقول ﷺ: «أنَا وكَافِلُ اليَتِيمِ<sup>(١)</sup> فِي الجَنَّةِ كَهَاتَيْنِ». وأشار بأُصبعيه، يعني السَّبَّابة والوسطى<sup>(٧)</sup>.

بل بلغت درجة الرفق والرحمة باليتيم أنه ﷺ رغَّب أفراد الأُمَّة أن يضمُّوا اليتامي إلى

- (١) (الضحي: ٩).
- (٢) (الإسراء: ٢٦).
- (٣) المسكين: الذي ليس له من المال ما يسدُّ حاجته، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة سكن ٢١١/١٣.
   (٤) الأرملة: التي مات عنها زوجها، ويطلق على المحتاجة، انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ١/ ١٢٥.
   وابن منظور: لسان العرب، مادة رمل ١١/ ٢٩٤.
- (٥) البخّاري عن أبي هريرة: كتاب النفقات، باب فضل النفقة على الأهل (٥٣٥٣)، ومسلم: كتـاب الزهـد والرقاق، باب الإحسان على الأرملة والمسكين واليتيم (٢٩٨٢).
- (٦) كافل اليتيم: القائم بأموره من نفقة وكسوة وتأديب وتربية، وغير ذلك، انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ١٩/ ٤٣٦.
- (٧) البخاري عن صفوان بن سليم: كتاب الأدب، باب الساعي على الأرملة (٦٠٠٦)، ومسلم: كتاب الزهد والرقائق، باب الإحسان إلى الأرملة والمسكين واليتيم (٢٩٨٣).

أولادهم، فقال ﷺ : «مَنْ ضَمَّ يَتِيمًا بَيْنَ أَبَوَيْنِ مُسْلِمَيْنِ إِلَى طَعَامِهِ وَشَرَابِهِ حَتَّى يَسْتَغْنِيَ عَنْهُ وَجَبَتْ لَهُ الجَنَّةُ الْبَتَّةَ»<sup>(1)</sup>، فالمنهج النبوي الشريف لا ينظر إلى اليتامى والمساكين والأرامل على أنهم يحتاجون إلى متطلَّبات الحياة المادَيَّة فقط؛ بل ينظر إليه على أنهم بَشَرٌ حُرِمُوا من العطف والحنان.

-2æ

^^ ) \_

ولم يقتصر على التشجيع في رعاية وكفالة اليتامى، وإنها ذهب في سبيل ذلك إلى وسائل أخرى أكثر ترغيبًا؛ فتراه على يقول لرجل أتى إليه يشكو قسوة قلبه: «أَتْحُبُّ أَنْ يَلِينَ قَلْبُكَ، وتُدْرِكَ حَاجَتَكَ؟ ارْحَمِ اليَتِيمَ، وامْسَحْ رَأْسَهُ، وأَطْعِمْهُ مِنْ طَعَامِكَ؛ يَلِنْ قَلْبُكَ، وتُدْرِكْ حَاجَتَكَ»<sup>(٢)</sup>.

ومن ناحية أخرى حذَّر ﷺ من ظلم اليتامى وأكل حقِّهم، فقال: «اجْتَنِبُوا السَّبْعَ المُوبِقَاتِ<sup>(٣)</sup>... وَأَكْلُ مَالِ الْيَتِيمِ»<sup>(٤)</sup>.

كما قال ﷺ مرغِّبًا في إنفاق المال على المسكين واليتيم، فقال ﷺ: «... وَإِنَّ هَذَا المَالَ خَضِرَةٌ حُلْوَةٌ، فَنِعْمَ صَاحِبُ المُسْلِمِ مَا أَعْطَى مِنْهُ المِسْكِينَ، وَالْيَتِيمَ، وَابْنَ السَّبِيلِ...»<sup>(٥)</sup>.

ونجد النبي ﷺ -أيضًا- يذمُّ طعام الوليمة الذي يحضره الأغنياء ولا يُدْعَى إليه الفقراء من اليتامى والمساكين، فيقول ﷺ: «بِئْسَ الطَّعَامُ طَعَامُ الْوَلِيمَةِ؛ يُدْعَى إِلَيْهِ الأَغْنِيَاءُ، وَيُثْرَكُ المَسَاكِينُ، فَمَنْ لَمْ يَأْتِ الدَّعْوَةَ فَقَدْ عَصَى اللهَ وَرَسُولَهُ»<sup>(1)</sup>.

- (١) أحمد (١٩٠٤٧) وقال شعيب الأرناءوط: حديث صحيح لغيره...، والبخاري: الأدب المفرد (٧٨)، والطبراني: المعجم الكبير (١٧٠)، وأبو يعلى (٩٢٦)، والهيثمي: مجمع الزوائد ٨/ ٢٩٤ وقال الهيثمي: رواه أبو يعلى والسياق له وأحمد باختصار والطبراني، وهو حسن الإسناد. وقيل الألباني: صحيح. انظر: السلسلة الصحيحة (٢٨٨٢).
- (٢) أحمد (٢٥٦٦)، والبيهقي: السنن الكبرى (٦٨٨٦)، ومسند عبد بـن حميـد (١٤٢٦)، وحسـنه الألبـاني.
   انظر: السلسلة الصحيحة (٨٥٤).
  - (٣) الموبقات: المهلكات، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة وبق ١٠ / ٣٧٠.
- (٤) البخاري عن أبي هريرة: كتاب الوصايا، باب قول الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُوَالَ الْيَتَامَى ظُلْتًما...﴾
   [النساء: ١١] (٢٧٦٦)، ومسلم: كتاب الإيمان، باب بيان الكبائر وأكبرها (٨٩).
- (٥) البخاري : عن أبي سعيد الخدري، كتـاب الزكـاة، بـاب الصـدقة علـى اليتـامى (١٤٦٥)، والنسـاني (٢٥٨١)، وأحمد (١١١٧٣).
- (٦) البخاري عن أبي هريرة: كتاب النكاح، باب من ترك الدعوة فقد عصى الله ورسوله (١٧٧٥)، ومسلم: كتــاب النكــاح، بــاب الأمـر بإجابـة الــداعي إلى دعـوة (١٤٣٢) ، وأبـو داود (٣٧٤٢)، وأبــن ماجـه (١٩١٣).



ولم يكتَفِ الرسول ﷺ بذلك كله، وإنها نصَّب نفسه الشريفة مسئوليَّة ولاية اليتامى والفقراء والمحتاجين، فقال ﷺ يُعلنها كحاكم دولة: «أَنَا أَوْلَى النَّاسِ بِالْـمُؤْمِنِينَ فِي كِتَابِ الله ﷺ، فَأَيُّكُمْ مَا تَرَكَ دَيْنًا أَوْ ضَيْعَةٌ <sup>(۱)</sup> فَادْعُونِي فَأَنَا وَلِيُّهُ...»<sup>(۲)</sup>.

وكان الرسول ﷺ أسرعَ الناس إلى تطبيق ما يقول، فقد روى عبد الله بن أبي أَوْفَ ﷺ أن النبي ﷺ كان لا يأنف ولا يستنكف أن يمشي مع الأرملة والمسكين؛ فيقضي لهما حاجتهما<sup>(٣)</sup>.

هكذا أرسى الإسلام قواعد التعامل مع اليتامى والأرامل والمساكين، وكان الرسول بي خيرَ مطبِّق لهذه القواعد؛ فكان المثل والقدوة الرحيمة، فها أعظمه!

> المبحث السابع : النبي ﷺ وحقوق الحيوان

ينظر الإسلام إلى الحيوان إجمالاً نظرة واقعيَّة؛ ترتكز على أهمِّيَّته في الحياة، ونفعه للإنسان، وتعاونه معه في عمارة الكون واستمرار الحياة، ولا أدلّ على ذلك من أن عدَّة سور في القرآن الكريم وضع الله لها أسماء من أسماء الحيوان مثل: سورة البقرة، والأنعام، والنحل، وغيرها، وينصُّ كذلك تلا على تكريم الحيوان، وبيان مكانته، وتحديد موقعه إلى جانب الإنسان، فيقول تعالى: ﴿وَالأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفْءٌ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ ﴾ وَتَحْمِلُ أَنْقَالَكُمْ إِلَى بَلَدٍ لَمْ تَكُونُوا بَالِغِيهِ إِلاَّ بِشِقِّ الأَنفُسِ إِنَّ رَبَّكُمْ لَرَؤُوفٌ رَحِيمٌ<sup>(1)</sup> ﴾.

- الضيعة: العيال المحتاجون الضائعون، انظر: النووي: المنهاج في شرح صحيح مسلم بن الحجاج ١١/١١.
   (١) البخاري: كتاب الفرائض، باب ابني عمم أحدهما أخ للأم والآخر زوج (٢٢٩٧)، ومسلم عن أبي
- هريرة: كتاب الفرائض، باب من ترك مالاً فلورثته (١٦٦٩) واللفظ له، ومسند أحمد (٧٨٣٩). (٣) النسائي (١٤١٤)، والدارمي (٧٤)، وابن حبان (٦٤٢٣) وقال شعيب الأرناءوط: إسناده صحيح على شرط مسلم. والطبراني: المعجم الصغير (٤٠٥)، وقـال الألباني: صحيح. انظـر: مشكاة المصابيح (٥٨٣٣).
  - (٤) (النحل: ٥-٧).

ومن أهمِّ الحقوق التي أصَّلها الرسول ﷺ للحيوان عدم إيذائه؛ فقد روى جابر ﷺ أن النبي ﷺ مرَّ على حمار قد وُسِمَ في وجهه، فقال: العَنَ اللهُ الَّذِي وَسَمَهُ (<sup>(۱)</sup> (<sup>۲)</sup>. وفي رواية له قال: الته ي رَسُولُ الله ﷺ عَن الضَّرْبِ في الْوَجْهِ وَعَنِ الْوَسْمِ في الْوَجْهِ "<sup>(۳)</sup>. وعن عبد الله بن عمر المُن الذاء العَني النَّبِيُّ عَنْ مَنْ مَنْلَ بِالْحَيَوَانِ "<sup>(٤)</sup>. وهذا يعني أن إيذاء الحيوان وتعذيبه وعدم الرفق به يُعتبر جريمة في نظر الشريعة الإسلاميَّة.

1) 235

وكذلك شرع الرسول ﷺ في تأصيله لحقوق الحيوان: تحريم حبسه وتجويعه، وفي ذلك يقول الرسولﷺ : «مُذِّبَتِ امْرَأَةٌ فِي هِرَةٍ؛ لَمْ تُطْعِمْهَا، وَلَمْ تَسْقِهَا، وَلَمْ تَتْرُكُهَا تَأْكُلُ مِنْ خَشَاشِ الأَرْضِ»<sup>(0)</sup>. وروى سهل بن الحنظلية ﷺ قال: مرَّ رسول الله ﷺ ببعير قد لحُق ظَهْرُهُ بِبَطْنِهِ<sup>(1)</sup>، فقال: «تَقُوا اللهَ فِي هَذِهِ الْبَهَائِمِ المُعْجَمَةِ... فَارْكَبُوهَا صَالحَةً، وَكُلُوهَا صَالحَةً»<sup>(9)</sup>.

كما أمر الرسول ﷺ أن يُستخدم الحيوان فيها خُلِقَ له، وحدَّد الغرض الرئيسي من استخدام الدوابِّ، فقال: «إِيَّاكُمْ أَنْ تَتَخِذُوا ظُهُورَ دَوَابِّكُمْ مَنَابِرَ <sup>(٨)</sup>؛ فَإِنَّ اللهَ إِنَّمَا سَخَّرَهَا لَكُمْ لِتُبَلِّغَكُمْ إِلَى بَلَدٍ لَمْ تَكُونُوا بَالِغِيهِ إِلاَّ بِشِقِّ الأَنْفُسِ»<sup>(٩)</sup>.

- (۱) وَسَمَه: إذا أثر أو علَّم فيه بكَيٌّ، والوسم والسمة العلامة المميزة للشيء، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة وسم ١٢/ ٦٣٥.
  - (٢) مسلَّم: كتاب اللباس والزينة، باب النهي عن ضرب الحيوان في وجهه ووسمه فيه (٢١١٧).
- ٣) مسلم: كتاب اللباس والزينة، باب النهيّ عن ضرب الحيوان في وجهه ووسمه فيه (٢١١٦)، وابن خزيمة (٢٣٤٩).
- ٤) البخاري: كتاب الذبائح والصيد، باب ما يكره من المثلة والمصبورة والمجثمة (٥٥١٣)، والنسائي
   (٤٤٤٢)، والدارمي (١٩٧٣).
- (٥) البخاري: كتّاب المسّاقاة، باب فضل سقي الماء (٢٣٦٥)، ومسلم عن أبي هريرة: كتّاب السلام، بـاب تحريم قتل الهرة (٢٢٤٢)، واللفظ له، والدارمي (٢٨١٤).
- (٢) لحق ظهره ببطنه: أي ظهر عليه الهزال من الجوع، انظر: العظيم آبادي: عون المعبود في شـرح سـنن أبـي داود ٥/٨٤٨.
- (٧) أبو داود: كتاب الجهاد، باب ما يؤمر به من القيام على الدواب والبهائم (٢٥٤٨)، وأحمد (١٧٦٦٢) وقال شعيب الأرناءوط: إسناده صحيح رجاله ثقات رجال الصحيح. وابن حبان (٥٤٦)، وقال الألباني: صحيح. انظر: السلسلة الصحيحة (٢٣).
- (٨) تتخذواً ظهور دوابكم منابر: كناية عن القيام عليها؛ لأنهم إذا خطبوا على المنابر قماموا، والمعنى: لا تجلسوا على ظهورها فتوقفونها وتحدثون بالبيع والشراء وغير ذلك، بل انزلوا واقضوا حاجماتكم، ثمم اركبوا. انظر: العظيم آبادي: عون المعبود ٧/ ١٦٩.
- (٩) أبو داود: كتاب الجهاد، باب في الوقوف على الدابة (٢٥٦٧)، والبيهقي: السنن الكبرى (١٠١١٥)، وقال الألباني: صحيح. انظر: السلسلة الصحيحة (٢٢).

705 11

ونهى الرسول ﷺ عن اتخاذه غرضًا، فها هو ذا ابن عمر عضل يمرُّ بفِتْيانٍ من قريش قد نصبوا طيرًا وهم يرمونه، فقال لهم: لعن الله مَنْ فعل هذا؛ إِنَّ رَسُولَ الله ﷺ لَعَنَ مَنِ اتَخَذَ شَيْئًا فِيهِ الرُّوحُ غَرَضًا<sup>(۱)</sup>.

ومن أهمَّ ما أصَّله النبي ﷺ من حقوق الحيوان كذلك ما كان من وجوب الرحمة والرفق به، وقد تجسَّد ذلك في قول رسول الله ﷺ: «بَيْنَمَا رَجُلٌ بِطَرِيق اشْتَدَّ عَلَيْهِ الْعَطَشُ فَوَجَدَ بِنُرًا، فَنَزَلَ فِيهَا فَشَرِبَ، ثُمَّ خَرَجَ، فَإِذَا كَلْبٌ يَلْهَثُ<sup>(٢)</sup>، يَأْكُلُ الثَّرَى<sup>(٣)</sup> مِنَ الْعَطَشِ، فَقَالَ الرَّجُلُ: لَقَدْ بَلَغَ هَذَا الْكَلْبَ مِنَ الْعَطَشِ مِثْلُ الَّذِي كَانَ بَلَغَ مِنِّي. فَنَزَلَ الْبِنُو، فَمَلاً خُفَّهُ مَاءً، ثُمَّ أَمْسَكَهُ بِفِيهِ فَسَقَى الْكَلْبَ، فَشَكَرَ اللهُ لَهُ فَعَفَرَ لَهُ<sup>(١)</sup>». قالوا: يا رسول الله، وإنَّ لنا في البهائم لأجرًا<sup>(٥)</sup>؟ فقال: «فِي كُلِّ ذَاتِ كَبِدٍ رَطْبَةٍ أَجْرً<sup>٣)</sup>.

ومن مظاهر شفقته ورحمته ﷺ كذلك ما يرويه عبد الله بن عمر هيشخ قائلاً: كُنَّا مع رسول الله ﷺ في سفر فانطلق لحاجته فرأينا مُحَّرَة<sup>(٧)</sup> معها فرخان، فأخذنا فَرْخَيْهَا، فجاءت الحُمَّرَة فجعلت تُعَرِّشُ<sup>(٨)</sup>، فجاء النبي ﷺ فقال: «مَنْ فَجَعَ هَذِهِ بِوَلَدِهَا؟ رُدُّوا وَلَدَهَا إِلَيْهَا»<sup>(٩)</sup>.

- (۱) البخاري: كتاب الذبائح والصيد، باب ما يكره من المثلة والمصبورة والمجثمة (٥٥٥٥)، ومسلم: كتاب الصيد والذبائح وما يؤكل من الحيوان، باب النهي عن صبر البهائم (١٩٥٨)، والنسائي (٤٤٤١)، وأحد (١٤٠١٤).
- (٢) يلهث: يرتفع نفسه بين أضلاعه، أو يخرج لسانه من شدة العطش والحر، انظر: ابـن حجـر العسـقلاني: فتح الباري ٥/ ٤١، وابن منظور: لسان العرب، مادة لهث ٢/ ١٨٤.
- (٣) الثرى: التراب الندي، وقيل: أي يعض أو يكدم الأرض الندية، انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ٥/ ٤١، وابن منظور: لسان العرب، مادة ثرا ١٤/ ١١٠.
- (٤) شكر الله له فغفر له: أي تقبَّله الله منه وأثابه عليه بتجاوزه عـن ذنوبه، وشُكر الله هـو الشواب على الطاعة، ولا يشكر الله سعيًا ولا عملاً إلاً أثاب عليه. انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ١/ ٢٧٨.
   (٥) يعنون: أيكون لنا في سقى البهائم والإحسان لها أجر؟!
- (٦) البخّاري عنّ أبي هُريرة: كتاب الأدبّ، باب رحمة النّـاس والبهـائم (٥٦٦٣)، ومســلم: كتــاب الســلام، بابٍ فضل ساقي البهائم المحترمة وإطعامها (٢٢٤٤).
- (٧) الحمَّزَة: طائر صَغير كالعصفور، انظر: العظيم آبادي: عون المعبود ٧/ ٢٤٠، وابن منظور: لسان العرب، مادة حمر ٤/ ٢٠٨.
- (٨) تُعَرَّشُ أي: ترفرف، والتَّعْريش أن ترتفع وتظلَّل بجناحيها على من تحتها، انظر: العظيم آبادي: عون المعبود ٧/ ٢٤٠، وابن منظور: لسان العرب، مادة عرش ٦/٣١٣.
- (٩) أبو داود: كتاب الأدب، باب في قسل الـذر (٥٢٦٨)، والحـاكم (٧٥٩٩)، وقـال: صـحيح الإسـناد ولم يخرجاه.

كما أمرنا الرسول ﷺ أن نختار للدوابِّ المَرَاعي الخِصْبَة، وإن لم توجد فعلى أصحاب هذه الدوابِّ أن ينتقلوا بها إلى مكان آخر، يقول ﷺ : «إِنَّ اللهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى رَفِيقٌ يُحِبُّ الرِّفْقَ، وَيَرْضَى بِهِ، وَيُعِينُ عَلَيْهِ مَا لا يُعِينُ عَلَى الْعُنْفِ، فَإِذَا رَكِبْتُمْ هَذِهِ الدَّوَابَّ الْعُجْمَ فَأَنْزِلُوهَا مَنَازِهَا، فَإِنْ كَانَتِ الأَرْضُ جَدْبَةً فَانْجُوا عَلَيْهَا بِنِقْبِهَا (''...»<sup>(1)</sup>.

(11) 22

على أن هناك درجة أخرى أعلى من الرحمة وأثمن أوجبها النبي على في معاملة الحيوان، وهي: الإحسان إليه واحترام مشاعره، وإن أعظم تطبيق لهذا الخُلُق حين ينهى الرسول على عن تعذيبه أثناء الذَّبح لأكل لحمه، سواء كان التعذيب جسديًّا بسوء اقتياده للذبح، أو برداءة آلة الذبح، أو كان التعذيب نفسيًّا برؤية السكين؛ ومن ثَمَّ يجمع عليه أكثر من مَوْتة! فقد روى شَدًّاد بن أوس ها قال: ثِنْتَانِ حفظتها عن رسول الله على قال: "إنَّ اللهَ كَتَبَ الإحْسَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ؛ فَإِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقِنْلَة، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ فَأَحْسِنُوا الذَّبْحَ، وَلْيُحِدَّ أَحَدُكُمْ شَفْرَتَهُ، وَلَيُرِحْ ذَبِيحَتَهُ»<sup>(٣)</sup>. كما روى عبد الله بن عباس عن أن رجلاً أضجع شاة يُريد أن يذبحها –وهو يَحِدُّ شَفْرته– فقال النبي على النبي مَنْ أَنْ نُمُيتَهَا مَوْتَاتٍ، هَلاً حَدَدْتَ شَفْرَتَكَ قَبْلَ أَنْ نُضْجِعَهَا»<sup>(1)</sup>.

وهكذا حُتَّى للحيوان أن ينعم بالأمن والأمان، والراحة والاطمئنان في بينة علا فيها قول رسول الله ﷺ، وطُبَّقت فيها أفعاله.

\* \* \*

- (۱) النَّقي: الشحم والودك، والمعنى أن ينجو عليها وهي في عافيتها، حتى يحصل في بلد الخصب، انظر: ابس منظور: لسان العرب، مادة نقا ١٥/٣٣٨.
- (٢) الموطأ رواية يحيى الليثي عن خالد بن معدان يرفعه: كتاب الاستئذان، باب ما يؤمر بـه مـن العمـل في السفر (١٧٦٧)، وقال الألباني: صحيح. انظر: السلسلة الصحيحة (٦٨٢).
- (٣) مسلم: كتاب الصيد والذبائح وما يؤكل من الحيوان، باب الأمر بإحسان الذبح والقتـل وتحديـد الشـفرة (١٩٥٥)، وأبو داود (٢٨١٥)، والترمذي (١٤٠٩).
- (٤) الحاكم (٧٥٦٣) وقال: هذا حديث صحيح على شـرط البخـاري ولم يخرجـاه. ووافقـه الـذهبي، وقـال الألباني: صحيح. انظر: السلسلة الصحيحة (٢٤).

#### المبحث الثامن :

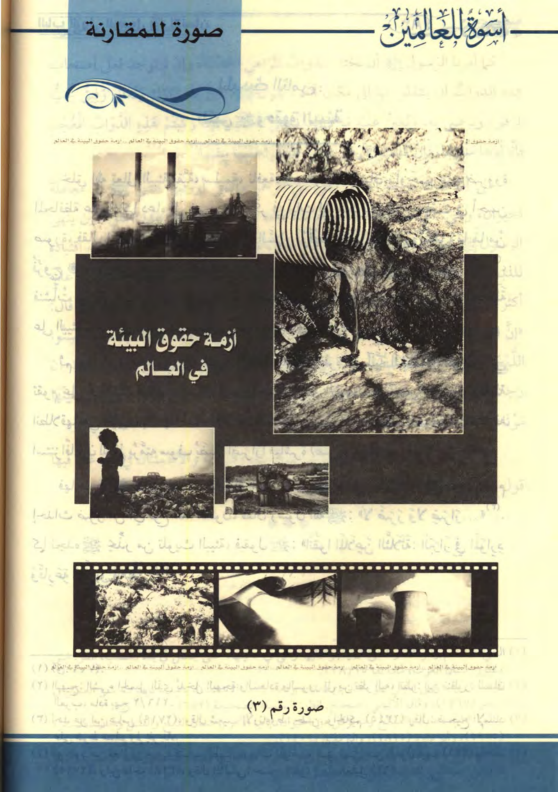
النبي ﷺ وحقوق البيئة

خلق الله تعالى البيئة نقيَّة، سليمة، نافعة، وسخَّرها للإنسان وأوجب عليه ضرورة المحافظة عليها؛ كما دعاه إلى ضرورة التفكُّر في آيات الله الكونيَّة، التي خُلِقَتْ في أحسن صورة، فقال الله تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَنظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيَّنَّاهَا وَمَا لَهَا مِنْ فُرُوج ﴾ وَالأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَبْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنبَتْنَا فِيهَا مِن كُل زَوْج بَبِيج<sup>(۱)</sup> ﴾<sup>(٢)</sup> فنسأت عَلاقة حُبَّ ووُدَّ بينه وبين البيئة المحيطة به من جماد وأحياء، كما أدرك أنَّ المحافظة على البيئة نفعٌ له في دنياه؛ لأنه سيَحْيَى حياة هانئة، وفي آخرته حيث ثواب الله الجزيل.

ثم جاءت رؤية النبي ﷺ للبيئة تأكيدًا لتلك النظرة القرآنيَّة الشاملة للكون، التي تقوم على أن هناك صلةً أساسيَّة وارتباطًا متبادَلاً بين الإنسان وعناصر الطبيعة، ونقطة انطلاقها هي الإيهان بأنه إذا أساء الإنسانُ استخدام عنصر من عناصر الطبيعة أو استنزفه استنزافًا فإن العالم برُمَّته سوف يُضَارُّ أضرارًا مباشرة (صورة للمقارنة رقم ٣).

فها هو ذا عَنَى يضع قاعدة عامَّة لكل البشر الذين يخيَوْنَ على ظهر الأرض، وهي عدم إحداث ضرر من أي نوع لهذا الكون، فقال رسول الله عَنَى : «لا ضَرَرَ وَلا ضِرَارَ... »<sup>(٣)</sup>. كما نجده عَنَى يخدِّر من تلويث البيئة، فيقول عَنَى : «اتَّقُوا المَلاَعِنَ النَّلاَئَةَ: الْبَرَازَ فِي المَوَارِدِ وَقَارِعَةِ الطَّرِيقِ وَالظِّلِّ »<sup>(٤)</sup>.

- (۱) (ق: ۲، ۷).
- (٢) البهيج: الشيء الجميل الذي يُدخل البهجة والسعادة والسرور إلى من نظر إليه، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة بهج ٢١٦/٢
- (٣) أحمد عن ابن عباس (٢٧١٩)، وقال شعيب الأرناءوط: حسن. والحاكم (٢٣٤٥) وقال: صحيح الإسناد على شرط مسلم ولم يخرجاه.
- (٤) أبو داود عن معاذ بن جبل: كتـاب الطهـارة، بـاب المواضـع الـتي نهـي عـن البـول فيهـا (٢٦)، وأحمـد (٢٧١٥)، وابن ماجه (٣٢٨)، وقال الألباني: حسن. انظر: إرواء الغليل (٦٢).



20 (10)

وجعل إماطة الأذى من حقوق الطريق، فقال ﷺ لصحابته الذين يُريدون الجلوس في الطريق: «إِيَّاكُمْ وَالجُلُوسَ عَلَى الطَّرُقَاتِ». فقالوا: ما لنا بدٌّ، إنَّما هي مجالسنا نتحدَّث فيها. فقال ﷺ لهم: «فَإِذَا أَبَيْنُمْ إِلاَّ المَجَالِسَ فَأَعْطُوا الطَّرِيقَ حَقَّهَا». قالوا: وما حقُّ الطريق يا رسول الله؟ قال: »... وَكَفُّ الأَذَى...»<sup>(١)</sup>. وكفُّ الأذى كلمة جامعة لكل ما فيه إيذاء الناس ممن يستعملون الشوارع والطرقات.

كها نجده ﷺ يربط بين ثواب الله والمحافظة على البيئة فيقول: «عُرِضَتْ عَلَيَّ أَعْمَالُ أَمَّنِي، حَسَنُهَا وَسَيِّئُهَا، فَوَجَدْتُ فِي مَحَاسِنِ أَعْمَالِهَا الأَذَى يُهاطُ عَنِ الطَّرِيقِ، وَوَجَدْتُ فِي مَسَاوِي أَعْمَاهِا النُّخَاعَةَ تَكُونُ فِي المَسْجِدِ لاَ تُدْفَنُ»<sup>(٢)</sup>.

ويأمرنا ﷺ صراحة بنظافة المساكن، فيقول ﷺ: «إِنَّ اللهَ طَيِّبٌ يُحِبُّ الطَّيِّبَ، نَظِيفٌ يُحِبُّ النَّظَافَةَ... فَنَظَفُوا أَفْنِيَتَكُمْ، وَلا تَشَبَّهُوا بِالْيَهُودِ»<sup>(٣)</sup>. فما أروع التعاليم النبويَّة التي تحثَّ على الحياة الطيِّبة الخالية من أي نوع من أنواع الملوِّثات؛ فتحافظ بذلك على راحة الإنسان النفسيَّة والصحِّيَّة.

ومن حُبِّه للبيئة ونظافتها نجده ﷺ يتذوَّق الجمال ويحثُّ عَليه؛ لذلك قال ﷺ للصحابي الذي سأله قائلاً: أَمِنَ الكِبْرِ أن يكون ثوبي حسنًا ونعلي حسنًا: «إِنَّ اللهَ بَجِمِيلٌ يُحِبُّ الجَهَالَ، الْكِبْرُ بَطَرُ الحَقِّ وَغَمْطُ النَّاسِ<sup>(1)</sup>»<sup>(0)</sup>. ولا شكَّ أن من الجمال الحرصَ على مظاهر البيئة التي خلقها الله تعالى زاهية بهيجة.

كما نجد في إرشاده ﷺ إلى حُبِّ الروائح الطيِّبة وإشاعتها بين الناس، وتهاديها،

- (١) البخاري عن أبي سعيد الخدري: كتاب المظالم، باب أفنية الدور والجلوس فيها والجلوس على الصعدات (٢٤٦٥)، ومسلَّم: كتاب اللباس والزينة، باب النهي عن الجلوس في الطرقات وإعطاء الطريق حقه (۲۱۲۱)، وأبو دِاود (٤٨١٥) وأحمد (۱۰۹۱٦).
- (٢) مسلم عن أبي ذرٍّ: كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب النهـي عـن البصـاق في المسجد في الصلاة وغيرها (٥٥٣)، وأحمد (٢١٥٨٩)، وابن ماجه (٣٦٨٣).
- (٣) الترمذي عن سعد بن أبي وقاص: كتاب الأدب، باب النظافة (٢٧٩٩)، وأبـو يعلـي (٧٩٠)، وحسـنه الألباني، انظر: مشكاة المصابيح (٤٤١٣).
- (٤) غمط النّاس: احتقارهم. وبطّر الحق: دفعه وإنكاره ترفعًا وتجبرًا. انظر: النووي: المنهاج ٢/ ٩٠. (٥) مسلم عن عبد الله بن مسعود: كتاب الإيمان، باب تحريم الكبر وبيانـه (٩١)، وأحمـد (٣٧٨٩)، وابـن ان (٢٣٢٦ م)
- حيان (٥٤٦٦).

وتجميل البيئة بها؛ محاربةً للبيئة الملوَّثة؛ حيث قال ﷺ: «مَنْ عُرِضَ عَلَيْهِ رَيْحَانُ فَلاَ يَرُدُّهُ؛ فَإِنَّهُ خَفِيفُ المَحْمِلِ طَيِّبُ الرِّيحِ»<sup>(١)</sup>.

(1) 235

ويُرَغِّب ﷺ الأُمَّة في استنبات الأرض وزراعتها، فيقول: «مَا مِنْ مُسْلِم يَغْرِسُ غَرْسًا إِلاَّ كَانَ مَا أُكِلَ مِنْهُ لَهُ صَدَقَةٌ، وَمَا سُرِقَ مِنْهُ لَهُ صَدَقَةٌ، وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ مِنْهُ فَهُوَ لَهُ صَدَقَةٌ، وَمَا أَكَلَتِ الطَّيْرُ فَهُوَ لَهُ صَدَقَةٌ، وَلاَ يَرْزَؤُهُ أَحَدٌ<sup>(٢)</sup> إِلاَّ كَانَ لَهُ صَدَقَةٌ»<sup>(٣)</sup>.

وفي رواية: «إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ». فمِن عظمة الإسلام أن ثواب ذلك الغرس – المفيد للبيئة بمن فيها – موصول ما دام الزرع قد استُفيد منه، حتى ولو انتقل إلى مِلْكِ غيره، أو ماتَّ الغارس أو الزارع!

كما يَلْفِتُ الأنظار إلى المكاسب التي يجنيها الإنسان من إحياء الأرض البور؛ إذ جعل زرع شجرة، أو غرس بذرة، أو سَقْي أرض عطشى من أعمال البرِّ والإحسان، فقال عَنَيَّة: «مَنْ أَحْيَا أَرْضًا مَيْنَةً فَلَهُ مِنْهَا - يَعْنِي أَجْرًا - وَمَا أَكَلَتِ الْعَوَافِي<sup>(٤)</sup> مِنْهَا فَهُوَ لَهُ صَدَقَةٌ»<sup>(٥)</sup>.

ويخصُّ الماء بالذكر باعتباره أحد أهمِّ الثروات البيئيَّة الطبيعيَّة، فكان الاقتصاد في الماء والمحافظة على طهارته قضيَّتَيْن مهمَّتين عنده ﷺ، ونراه ﷺ حتى عندما يكون الماء متوفِّرًا ينصح بالاقتصاد في استعماله، ومن ذلك ما رواه عبد الله بن عمرو هيُنض من أن النبي ﷺ مَرَّ بسعد ه<sup>(1)</sup> وهو يتوضَّأ، فقال: «مَا هَذَا السَّرَفُ يَا سَعْدُ؟» قال: أفي الوضوء سرفٌ؟ قَالَ: «نَعَمْ، وَإِنْ كُنْتَ عَلَى نَهْرٍ جَارٍ»<sup>(٧)</sup>.

- (١) مسلم عن أبي هريرة: كتاب الألفاظ من الأدب وغيرها، باب استعمال المسك... (٢٢٥٣)، والترمـذي
   (٢٧٩١).
- (٢) يرزأه أحد: أي لا ينقصه ويأخذ منه، انظر: النووي: المنهاج ١٠/٢١٣، وابن منظور: لسان العرب، مادة رزأ ١/ ٨٥.
  - (٣) مسلم عن جابر بن عبد الله: كتاب المساقاة، باب فضل الغرس والزرع (١٥٥٢)، وأحمد (٢٧٤٠١).
     (٤) العوافي: الطير والسباع، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة عفا ١٥/ ٧٢.
- (٧) الموايي. العير والسبع، الطور: بن تنظور: تعنان المربع، ماده على ٢٠ (٢٠٠٠). (٥) النسائي عن جابر بن عبد الله: كتاب إحياء الموات، باب الحث على إحياء الموات (٥٧٥٦)، وابن حبان (٥٢٠٥)، وأحمد (١٤٣١٠) وقال شعيب الأرناءوط: حديث صحيح. وقال الألباني: صحيح. انظر: السلسلة الصحيحة (٥٦٨).
- (٦) هو سعد بن أبي وقاص بن وهيب الزهري، أحد العشرة المشهود لهم بالجنة وآخرهم موتًا، انظر: ابن الأثير: أسد الغابة ٢/ ٣١٩، وابن حجر العسقلاني: الإصابة ٣/ ٧٣ ترجمة رقم (٣١٩٦).
- (٧) ابن ماجه: كتاب الطهارة وسننها، باب ما جاء في القصر وكراهية التعدي فيه (٤٢٥)، وأحمد (٧٠٦٥)،
   وحسنه الألباني انظر: السلسلة الصحيحة (٣٢٩٢).

36 (1)

كما نهى عن تلويث المياه، وذلك بمنع التبوُّل في الماء الراكد (١).

هذه هي النظرة النبويَّة الشاملة للبيئة، التي تؤمن بأن البيئة بجوانبها المختلفة يتفاعل ويتكامل ويتعاون بعضها مع بعض وَفْق سُنَنِ الله في الكون الذي خلقه ﷺ في أحسن صورة.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) مسلم عن جابر بن عبد الله: كتاب الطهارة، باب النهي عـن البـول في المـاء الراكـد (٢٨١)، وأبـو داود (٦٩)، والترمذي (٦٢).





er ~

# أدلـة نبـوته ﷺ

al set a comp and set for any I deal compression and the litery assess

cale calis IL . But and a Charles and the second states with a

الذاعم ما يغير عدا الإسان العظيم عدلًا 30% أنه وسول من عقد رق الماني:

الفصل الأول: المعجزة الخالدة (القرآن الكريم) الفصل الثاني: كلماته ﷺ دليل نبوته الفصل الثالث: النبي ﷺ ومنهجه في حل المشكلات الفصل الرابع: حياته ﷺ دليل نبوته الفصل الخامس: ذِكُرُهُ ﷺ في الكتب السابقة الفصل السادس: شهادات على صدق نبوته

الفصل الأول عنه بالمغاندة اللغر أن الكويم) المصل الثالي تلي وي المراجع المصل الثالث المسي تاريخ علي المعادية الفصل الم العد معاند تتلك ذليا لمثانية.

هَدَى كُلَّ الْحَلائِقِ بِالآيَاتِ وَالسُّوَر

قال ابن مشرف (شاعر نحدي): مُحَمَّدُ الْمُصْطَفَى الْهَادِي الْبَشِيرُ

وة للعالمين

૱સ્ટ

الباب الثاني : اد**نة نبوتــــه ﷺ** 

إن أهم ما يميز هذا الإنسان العظيم محمدًا على أنه رسول من عند ربِّ العالمين؛ لذلك يقول الله على: ﴿وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ<sup>(١)</sup> »، وقد جاء كغيره من الرسل ليُعْلِمَ الناسَ بها يريده ربهم على ويبشِّرهم بالجنة إن هم أطاعوا ربهم، وينذرهم بالنار إن هم عصوه، وهذه وظيفة الرسل التي ذكرها ربنا في قوله: ﴿رُسُلاً مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِنَلاَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى الله حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ الله عَزِيزًا حَكِيمًا<sup>(1)</sup> »، ولكن من السهل أن يدَّعي إنسان أنه رسول من عند ربَّ العالمين؛ لذلك شاء الله على أن يؤيد كل رسول بمعجزات تثبت صدق كلامه، وأنه فعلاً مرسل من الله على ويكون من أهم صفات هذه المعجزات أنه من الرسل؛ ولذلك فقد أيّده ربَّه بعدد كبير من المعزات التي تثبت صدق نبوته، ونحن من الرسل؛ ولذلك فقد أيّده ربُّه بعدد كبير من المعجزات التي تثبت مدة المعجزات أن هذا في هذا الباب سنعرض لطرف من معجزاته مع إشارات سريعة لعظمتها وقوتها، مع وجوب التأكيد على أننا لم نقصد الاستقصاء الكامل لكل لمعجزاته؛ فهذا مما يحتاج إلى محلدات ضخمة وموسوعات هائلة.

وقد تمَّ تقسيم هذه المعجزات إلى مجموعات بحسب نوعها، وسيتمُّ تناولها من خلال هذه الفصول:

> الفصل الأول: المعجزة الخالدة (القرآن الكريم). الفصل الثاني: كلماته على دليل نبوته. الفصل الثالث: النبي على ومنهجه في حَلِّ المشكلات. الفصل الرابع: حياته على دليل نُبُوَّته. الفصل الخامس: ذِكْرُهُ على في الكتب السابقة. الفصل السادس: شهادات على صدق نبوته على الم

> > (۱) (آل عمران: ۱٤٤).

(٢) (النساء: ١٦٥).

الفصل الأول

OR

# المعجزة الخالدة «القرآن الكريم»

البساب الثاني

A There is the state state and the

أرسل الله بي حمدًا ، جوالرسالة الحاعة، ولما كان بعض الناس يجعدون ويكفر ون

بالرسل عليهم السدم، فقد أيد الله الرسل بالمعجزات الباعرات التي تدلَّ عل صدق

البَيْوَةُ لِلْجَالَمْ يَزْخُ

المالعجرة المؤفنة

5 2 ) eat 100 coto

، وسوف نشاول

المبحث الأول: الإعجاز اللغوي والبياني المبحث الثاني: الإعجاز التشريعي المبحث الثالث: الإعجاز العلمي المبحث الرابع: الإعجاز التاريخي المبحث الخامس: الإعجاز الغيبي المبحث السادس: الإعجاز النفسي

> قال أبو الهدى الصيادي (شاعر سوري) : وَأَتَى بِالْقُــــرْآنِ آيَةَ حَقِّ

حِينَ تُتُلّى خَرِصَ لَهَا الْفُصَحَاءُ

معجزة القرار من شارو المياحث التالية.

How I has I Kardi Hale

وة للعالمين

## الفصل الأول:

المعجزة الخالدة (القرآن الكريم)

أرسل الله نبيَّه محمدًا ﷺ بالرسالة الخاتمة، ولَّا كان بعض الناس يجحدون ويكفرون بالرسل عليهم السلام، فقد أيَّد اللهُ الرسل بالمعجزات الباهرات التي تدلُّ على صدق نُبُوَّتهم ورسالتهم التي أرسلهم الله بها، وتُرغم الكافرين المعاندين على الإيهان، وكانت معجزة كل نبي من جنس ما اشْتُهِرَ به قومه، وكان لا بُدَّ من معجزة تُلائِم طبيعتُها رسالة الله الخاتمة إلى العالمين؛ فتتعدَّد وجوه إعجازها؛ لتُقيم الحُجة على الخلق كافَّة، وتظلَّ شاهدة على صدق الرسالة الخاتمة وربانيَّتها.

ولذا لم تكن هذه المعجزة مؤقَّتة كمعجزات الأنبياء من قبله على لأن المعجزة المؤقتة لا تؤدِّي هذا الدور ولا تَصْلُح لهذه المهمَّة، وإنها كانت هذه المعجزة الخالدة هي القرآن الذي تحدَّى به محمد على العرب، وهم أرباب الفصاحة والبلاغة والبيان، ولم تنته هذه المعجزة بوفاة رسول الله على بل استمرَّت حتى زماننا، وستظلُّ مستمرَّة كما وعد الله على حيث قال: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّ لْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ<sup>(١)</sup> ، ونحن في هذا الفصل نستشهد بالقرآن على أنه دليل عقلي على نبوة محمد على وبرهان على صدقه؛ لقول الله تعالى: ﴿يَا مَاتُهُا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ بَرْهَانٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَأَنْزَ لُنَا إلَيْكُمْ نُورًا مُبِينًا<sup>(٢)</sup> ، وسوف نتناول معجزة القرآن من خلال المباحث التالية:

> المبحث الأول: الإعجاز اللُّغوي والبياني المبحث الثاني: الإعجاز التشريعي المبحث الثالث: الإعجاز العلمي المبحث الرابع: الإعجاز التاريخي المبحث الخامس: الإعجاز الغيبي المبحث السادس: الإعجاز النفسي

> > (١) (الحجر: ٩).

(٢) (النساء: ١٧٤).

الباب الثانى: أدلة نبوتـــــه ﷺ



المبحث الأول : الإعجاز اللُّغوي والبياني

يختلف القرآن الكريم في نَظْمِه عن النثر والشعر، ولكنه في الوقت ذاته يجمع من خصائصها ما يُحَيِّر السامع له، ولإعجاز النَّظْم في القرآن الكريم عدَّةُ مظاهر تتجلَّى فيها<sup>(1)</sup>؛ أولها : الخصائص المتعلِّقة بالأسلوب، فأسلوبه يَجْرِي على نسق بديع خارج عن المعروف من نظام جميع كلام العرب، فالفنون التعبيريَّة عندهم لا تَعْدُو أن تكون شعرًا أو نثرًا، ولكن القرآن شيء آخر؛ فلننظر إلى قوله تعالى: ﴿حم ۞ تَنْزِيلٌ مِنَ الرَّحْنِ الرَّحِيم كِنَابٌ فُصِّلَتْ آيَاتُهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لِقَوْم يَعْلَمُونَ ۞ بَشِيرًا وَنَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَكْشَرُهُمْ فَهُمْ لا يَسْمَعُونَ ۞ وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَكِنَّةٍ مِمَّا تَدْعُونَا إلَيْهِ وَفِي آذَانِنَا وَقُرٌ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ حِجَابٌ فَاعْمَلْ إِنَّنَا عَامِلُونَ<sup>(٢)</sup>۞.

فهذه الآيات بتأليفها العجيب، ونظمِها البديع حينها سمعها عتبة بن ربيعة ه -وكان من أساطين البيان - استولت على أحاسيسه ومشاعره، وطارت بلبًه، ووقف في ذهول وحَيْرة، ثم عبَّر عن حَيْرته وذهوله بقوله: «والله لقد سمعتُ من محمد قولاً ما سمعتُ مثلَه قطُّ، والله! ما هو بالشعر ولا بالسحر ولا بالكهانة... والله ليكوننَ لقوله الذي سمعتُهُ نبأ عظيم»<sup>(۳)</sup>.

كما أن الأسلوب القرآني يَظُلُّ جاريًا على نسقٍ واحدٍ من السموَّ في جمالِ اللفظِ، وعمقِ المعنى ودقَّةِ الصياغةِ وروعةِ التعبيرِ، رغم تنقُّلُه بين موضوعات مختلفة من التشريع والقَصص والمواعظ والحُجج والوعد والوعيد، وتلك حقيقةٌ شباقَّة، ببل لقد ظلَّت

- (١) في مظاهر إعجاز النظم في القرآن الكريم انظر محمد السيد شيخون: الاعجـاز في نظـم القـرآن الكـريم، والمحمدي عبد العزيز الحناوي: دراسات حول الإعجاز البياني في القـرآن، وعائشـة عبـد الـرحمن (بنـت الشاطئ): إعجاز القرآن البياني.
  - (۲) (فصلت: ۱–۵).
- (٣) البيهقي: دلائل النبوة (٥٠٩) ٢/٧٩، وابن هشام: السيرة النبوية ١/ ٢٩٤، والسهيلي: الـروض الأنـف. ٢٦/٢، وابن كثير: السيرة النبوية ١/ ٥٠٤، ٥٠٥.

مستحيلة على الزمن لَدَى فحول علماء العربيَّةِ والبيانِ.

ومن خصائص الأُسلوب القرآني كذلك أن معانيه صيغت بحيث يصلح أن يخاطَب بها الناس كلهم على اختلاف مداركهم وثقافتهم، وعلى تباعد أزمنتهم وبلدانهم، ومع تطوُّر علومهم واكتشافاتهم.

خُذْ آيةً من كتاب الله ممَّا يتعلَّق بمعنًى تتفاوت في مدى فهمه العقول، ثم اقرأها على مسامع خليطٍ من الناس يتفاوتون في المدارك والثقافة، فستجد أن الآية تعطي كلاً منهم معناها بقدر ما يفهم، وأنَّ كلاً منهم يستفيد منها معنّى وراء الذي انتهى عنده علمُه، مثل قوله تعالى: ﴿ بَبَارَكَ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّبَاءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرَاجًا وَقَمَرًا مُنِيرًا<sup>(1)</sup>)، فهذه الآية تصف كلاً من الشمس والقمر فالعامِّي من العرب يفهم منها أن كلاً من الشمس والقمر يبعثان بالضياء إلى الأرض، والمتأمّل من علماء العربيَّة يُدْرِك من وراء ذلك أن الآية تدلُّ على أن الشمس تجمع إلى النور الحرارة؛ فلذلك سيَّاها سراجًا، والقمر يبعث بضياء لا حرارة فيه لذلك سمِّي منيرًا، أمَّا العالِ<sup>6</sup> الفلكي الحديث فقد يفهم منها أن إضاءة الشمس ذاتية كالسراج، بينها نور القمر بحرَّد انعكاس.. وكل هذه العاني محيحة<sup>(٢)</sup>.

كما يتميز الأسلوب القرآني بظاهرة التكرار الذي ينطوي على معانٍ بلاغية كالتهويل، والإنذار، والتجسيم والتصوير، ومن أمثلته في القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿الْحَاقَّةُ ۞ مَا الحَاقَّةُ ۞ وَمَا أَذْرَاكَ مَا الحَاقَّةُ<sup>(٣)</sup>﴾، وقول تعالى: ﴿سَأُصْلِيهِ سَقَرَ ۞ وَمَا أَذْرَاكَ مَا سَقَرُ<sup>(١)</sup>﴾.

وهناك تَكْرَار من نوع آخر وهو تكرار بعض القصص القرآني؛ ولكنه تكرار يُؤَدِّي معاني خاصة، حيث تبدأ القصص المكرَّرة بإشارة مقتضبة، ثم تطول هذه الإشارات شيئًا فشيئًا، ثم تعرض في حلقات كبيرة تكون في مجموعها جسم القصة، وخير شاهد على ذلك

- (۱) (الفرقان: ٦١).
- (٢) انظر: محمد عبد الله دراز: النبأ العظيم ص ١٤٧، ١٤٨.
  - (٣) (الحاقة: ١-٣).
  - (٤) (المدثر : ٢٦، ٢٧).

205 1.0

قصة موسى الله التي وَرَدَتْ في حَوَانَيْ ثلاثين موضعًا في القرآن، ولكنها في كل موضع تُخْرَجُ إِخْرَاجًا جديدًا يناسب السياق الذي وَرَدَتْ فيه، وتهدف إلى هدف خاصَّ لم يُذْكَرْ في مكان آخر؛ حتى لكأننا أمام قصَّة جديدة لم نسمع بها من قبلُ؛ ففي سورة الأعلى –السورة الثامنة في النزول– وردت إشارة قصيرة عن موسى الله، فقال تَنَّ: ﴿إِنَّ هَذَا لَفِي الصُّحُفِ الأُولَى ٢ صُحُفِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى<sup>(١)</sup> »، ثم تُعرض القصة في سور مختلفة وبطرق مختلفة في سورة الأعراف والشعراء والنمل، ثم تأتي سورة القصص حيث تبدأ القصة من أول حَلَقة فيها من مولد موسى إبان اضطهاد فرعون لقومه، ووضعه في التابوت، وإلقائه في البحر، والتقاط آل فرعون له، ثم تنتهي عند حلقة فرعون بعد خروج موسى، وهكذا في باقي المواضع الثلاثين؛ عنَّا يؤكّد أن التكرار في القرآن ليس تكرارًا مطلقًا، بل لمقصد وغاية تربوية وعقائدية<sup>(٢)</sup>.

أمًّا ثاني الخصائص التي تؤكد إعجاز النظم في القرآن:

فهي الخصائص المتعلِّقة بجهال المفرَدَة القرآنيَّة، والتي من أهمِّ مزاياها جمال وقعها في السمع، واتِّساقها الكامل مع المعنى، واتِّساع دلالتها لما لا تتَّسع له عادةً دلالات الكلمات الأخرى من المعاني والمدلولات.

وقد نجد في تعابير بعض الأدباء والبلغاء كلمات تتَّصف ببعض هذه المزايا، أمَّا أن تجتمع كلها معّا وبصورة مطَّرِدَة لا تتخلَّف أو تشُذُّ فذلك مَّا لم يتوافر إلاَّ في القرآن الكريم، وإليك هذا المثال القرآني الذي يوضح هذه الظاهرة ويجليها:

يقول تعالى في وصف كلَّ من الليل والصبح: ﴿وَاللَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ﴾ وَالصَّبْحِ إِذَا تَنَفَّسَ<sup>(٣)</sup>﴾، ففي هاتين الكلمتين: «عَسْعَسَ»، و«تَنَفَّسَ» تشعر أنها تبعثان في خيالك صورة المعنى محسوسًا مجسَّمًا دون حاجةٍ للرجوع إلى قواميس اللغة؟! وهل في مقدورك أنْ تُصَوِّر إقبال الليل وتمدُّده في الآفاق المترامية بكلمةٍ أدقَّ وأدلَّ من «عَسْعَسَ»؟! وهل

- (۱) (الأعلى: ۱۸، ۱۹).
- (٢) انظر: سيد قطب: التصوير الفني في القرآن ص١٥٦–١٦٢.
  - (٣) (التكوير: ١٨، ١٨).

أس\_\_\_\_وة للعالمين

تستطيع أن تُصَوِّر انفلات الضحى من مخبأ الليل وسجنه بكلمة أروع من «تَنَفَّسَ»<sup>(١)</sup>؟! وثالث هذه الخصائص هي:

الخصائص المتعلِّقة بالجملة القرآنيَّة وصياغتها، ونجد ذلك واضحًا في التلاؤم والاتِّساق الكاملين بين كلماتها، وبين حركاتها وسكناتها؛ فالجملة في القرآن تجدها دائمًا مؤلَّفة من كلمات و-حروف وأصوات يستريح لتألُّفها السمع والصوت والمنطق، ويتكوَّن من تضامِّها نسق جميل ينطوي على إيقاع رائع، ما كان لِيَتِمَّ لو نقصت من الجملة كلمة أو حرف، أو اختلف ترتيب ما بينها بشكل من الأشكال، فاقرأ قوله تعالى: ﴿فَفَتَحْنَا أَبُوَابَ السَّمَاءِ بِمَاءٍ مُنْهَمِ ۞ وَفَجَّرْنَا الأَرْضَ عُيُونًا فَالْتَقَى المَاءُ عَلَى أَمْرٍ قَدْ قُدِرَ<sup>(٢)</sup> ﴾، وتأمَّل تناسق الكلمات في كل جملة، بل وتناسق الحروف قبل الكلمات، وعن هذا التناسق البديع بين الجمل والكلمات يقول الباقلاني: «تلك الألفاظ البديعة، وموافقة بعضها بعضًا في اللطف والبراعة، ممَّا يتعذَّر على البشر ويمتنع»<sup>(٣)</sup>!

كما نجد الجملة القرآنيَّة تدلُّ بأقصر عبارة على أوسع معنى تـامِّ متكامل، لا يكـاد الإنسان يستطيع التعبير عنه إلاَّ بأسطرٍ وجملٍ كثيرةٍ، دون أن تجـد فيـه اختصـارًا مُخِلاً، أو ضعفًا في الأدلَّة<sup>(١)</sup>.

اقرأ قوله تعالى: ﴿وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَبَاةٌ<sup>(٥)</sup> ، فلا يمكن التعبير الدقيق عن أثر قيمة القصاص في حياة المجتمع إلاَّ بكَلِمة حياة؛ فالحياة التي في القِصاص تنبثق من كفِّ الجُناةِ عن الاعتداء ساعة الابتداء، فالذي يوقن أنه يدفع حياته ثمنًا لحياة مَن يقتل جدير به أن يتروَّى ويفكِّر ويتردَّد، كما تنبثق من شفاء صدور أولياء الدم عند وقوع القتل بالفعل، وفي القصاص حياة على معناها الأشمل الأعم؛ فالاعتداء على حياة فرد اعتداءً على الحياة كلها، واعتداء على كل إنسان حي، يشترك مع القتيل في سمة الحياة، فإذا كَفَّ

(١) وللوقوف على الخصائص المتعلَّقة بـالمفردة القرآنيـة انظـر: تمـام حسـان: البيـان في روائـع القـرآن مـن ص٣٨٩–٢٨٩ (٢) (القمر: ١١، ١٢). (٣) الباقلاني: إعجاز القرآن ص٤٢. (٤) حمد عبد الله دراز: النبأ العظيم ص ١٥٣، وانظر: تمام حسان: البيان في روائع القرآن ص٣٩٥–٤٢١. (٥) (الـقرة: ١٧٩).

الباب الثاني: أدلة نبوتــــــه ﷺ

tes I.V

القصاصُ الجاني عن إزهاق حياة واحدة؛ فقد كَفَّه عن الاعتداء على الحياة كلها('').

وكذلك إخراج الجملة القرآنية للمعنى المجوَّد في صورة حسية ملموسة، ببثَّ الرُّوح والحركة فيها، فيقول تلتَّ: ﴿مَنْلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُّمَاتٍ لاَ يُبْصِرُونَ<sup>(٢)</sup> ، إنه يُصَوِّر لك هذا المعنى في مظهر من الحركة المحسوسة الدائرة بين عينيك؛ حيث شبَّه حال المنافق المضطرب بين الحقِّ والباطل بالأعمى الذي لا يبصر<sup>(٣)</sup>.

ومن اللافت أن القرآن الكريم استطاع أن يُخَاطب العامة والخاصة على السواء، فكلُّ إنسان قادر على قراءة القرآن وفهمه، واستشعار معانيه دون مشقَّة أو عَنَت، وقد يقول قائل: إن خطاب العامة والخاصة لغايتين متباعدتين عند الناس، فكيف استطاع القرآن الكريم أن يُوَفِّق بينهما؟

يقول الدكتور محمد عبد الله دراز في كتابه الرائع (النبأ العظيم): إنك إذا خاطبت الأذكياء بالواضح المكشوف الذي ثُخَاطب به الأغبياء؛ لنزلتَ بهم إلى مستوّى لا يرضونه لأنفسهم في الخطاب، وإنك لو خاطبت العامَّة باللمحة والإشارة التي تُخَاطب بها الأذكياء لجئتَهم من ذلك بها لا تطيقه عقولهم، فلا غنى لك – إن أردتَ أن تُعطي كلتا الطائفتين حظَّها كاملاً من بيانك – أن تُخَاطب كلَّ واحدة منها بغير ما تخاطب به الأخرى؛ كها تخاطب الأطفال بغير ما تخاطب به الرجال، فأما أن جملة واحدة تُلقى إلى العلماء والجهلاء، وإلى الأذكياء والأغبياء، وإلى العامة والملوك، فيراها كلُّ منهم مقدَّرة على مقياس عقله، وعلى وَفق حاجته، فذلك ما لا تجده على أمَّة إلا في القرآن الكريم؛ فهو قرآن واحد يراه البلغاء أوْفَى كلام بلطائف التعبير، ويراه العامة كلامًا قريبًا إلى نفوسهم على مقياس علم، لا يلتوي على أفهامهم، ولا يحتاجون فيه إلى ترجمان؛ فهو متعة العامة والخاصة على السواء؛ مُيَسَّر لكلٍّ مَنْ أراد، وصدق الله إذ قال:

- (١) سيد قطب: في ظلال القرآن ١٣٧/١.
  - (٢) (البقرة: ١٧).
- (٣) محمد أبو زهرة: المعجزة الكبرى القرآن ص٢٧٢.

(1.1)

﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرِ (()) (").

ويتجلى إعجاز القرآن البياني في ألفاظه، فما من لفظ فيه يمكن أن يقوم غيره مقامه؛ وذلك ما أدركه العرب الخُلَّص الفصحاء الـذين نـزل القرآن فيهم، ولقـد شـهد التتبُّع الاستقرائي لألفاظ القرآن في سياقها، أنه يستعمل اللفظ بدلالة مُعَيَّنة لا يمكن أن يُؤَدِّيها لفظ آخر في المعنى الذي تضع له المعاجم وكتب التفسير عددًا أقلَّ أو أكثر من الألفاظ.

ولنرَ روعة القرآن الكريم في استخدامه للفظتي امرأة وزوجة، فإن البيان القرآني يستعمل لفظ «زوج» حينها تحدَّث عن آدم وزوجه (آيات: البقرة ٣٥، والأعراف ١٩، وطه ١١٧)، على حين يستعمل لفظ «امرأة» في مثل: امرأة العزيز، امرأة نوح، وامرأة لوط، وامرأة فرعون.

وقد يبدو من اليسير أن يقوم أحد اللفظين مقام الآخر، وكلاهما من الألفاظ القرآنية، فنقول في «زوج آدم» – مثلاً – امرأة آدم، وفي امرأة العزيز: زوج العزيز، وذلك ما يأباه البيانُ المعجز؛ وهو ما يُعطينا سرَّ الدلالة في الزوجية مناط العلاقة بين آدم وزوجه في قصة أول زوجين من البشر، ولم تكن زوج آدم امرأة من أخريات، بل كانت وحدها الزوج، وكانت الزوجية –ولا شيء غيرها– مناط علاقتها بآدم وسرَّ وجودها.

ونتدبَّر سياق استعمال القرآن للكلمتين، فيهدينا إلى سرِّ الدلالة: فكلمة زوج تأتي حين تكون الزوجية هي مناط الموقف (حكمة وآية، أو تشريعًا وحُكمًا) في آية الزوجية، قال تعالى: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِنَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتِ لِقَوْم يَتَفَكَّرُونَ<sup>(٣)</sup> ، وقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّهَ أَعْيُنٍ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا<sup>(١)</sup> ، وكذلك الحال في «أزواج» بالحياة الآخرة، في مثل قوله تعالى: ﴿وَاللَّهِ مَا أَزْوَاجٌ مُطَهَرَةٌ وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ<sup>(٥)</sup> »،

- (١) (القمر: ١٧).
- (٢) محمد عبد الله دراز: النبأ العظيم ص١٤٢، ١٤٣.
  - (٣) (الروم: ٢١).
  - (٤) (الفرقان: ٧٤).
  - (٥) (البقرة: ٢٥).

75 (1.1)

وقوله تعالى: ﴿قُلْ أَؤُنَبَنُكُمْ بِخَيْرٍ مِنْ ذَلِكُمْ لِلَّذِينَ اتَّقَوْا عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِّهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَأَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ وَرِضُوَانٌ مِنَ اللهِ وَاللهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ<sup>(۱)</sup>﴾، وغيرها من الآيات القرآنية الأخرى.

فإذا تعطلت آيتها من السكن والمودَّة والرحمة؛ بخيانة أو تباين في العقيدة، فهي امرأة لا زوج؛ قال تعالى: ﴿قَالَتِ امْرَأَتُ الْعَزِيزِ الآنَ حَصْحَصَ الحَقُّ أَنَا رَاوَدْتُهُ عَنْ نَفْسِهِ وَإِنَّهُ لَنَ الصَّادِقِينَ<sup>(٢)</sup>»، وقوله تعالى: ﴿وَقَالَتِ امْرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْنٍ لِي وَلَكَ لاَ تَقْتُلُوهُ عَسَى أَنْ يَنْفَعَنَا أَوْ نَتَّخِذَهُ وَلَدًا وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ<sup>(٣)</sup>»، وقوله عن امرأتي نوح ولوط: فَصَرَبَ اللهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ كَفَرُوا امْرَأَتَ نُوحٍ وَامْرَأَتَ لُوطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَالِحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمًا مِنَ اللهُ شَيْئًا وَقِيلَ ادْخُلاَ النَّارَ مَعَ الدَّاخِلِينَ مَا لَحَيْنِ فَخَانَتَاهُما فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمًا مِنَ اللهُ شَيْئًا وَقِيلَ ادْخُلاَ النَّارَ مَعَ الدَّاخِلِينَ <sup>(1)</sup>»؛ فورَ اللهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ كَفَرُوا امْرَأَتَ نُوحٍ وَامْرَأَتَ لُوطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَالَحَيْنِ فَخَانَتَاهُما فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ اللهُ شَيْئًا وَقِيلَ ادْخُلاَ النَّارَ مَعَ الدَّاخِلِينَ<sup>(1)</sup>»؛ فَرَامَرَ اللهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا امْرَأَتَ نُوحٍ وَامْرَأَتَ لُوطٍ كَانَتَا عَنْهُ اللَّارَ مَعَ الدَّ وَوَضَرَبَ اللهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا امْرَأَتَ نُوحٍ وَامْرَاتَ لُوحِيةٍ وَقِلْ الْنَارَ مَعَ الدَّاخِلِينَ<sup>(1)</sup>»؛

ومن المهم أن نعلم أن حكمة الزوجية في الإنسان وسائر الكائنات الحية من حيوان ونبات هي اتصال الحياة بالتوالد، وفي هذا السياق يكون المقام لكلمة زوج، وزوجين وأزواج من ذَكر وأنثى؛ كقوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَقُوا اللهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ إِنَّ اللهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا<sup>(1)</sup> »، وقوله: ﴿سُبْحَانَ الَّذِي خَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلَّهَا عِ تُنْبِتُ الأَرْضَ وَمِنْ أَنْفُسِهِمْ وَعَاً لاَ يَعْلَمُونَ<sup>(٧)</sup> » وغيرها من الآيات القرآنية الأخرى. فإذا تعطَّلت حكمة الزوجية في البشر بُعقم أو ترمُّل، فامرأة لا زوج: كالآيات في

- (۱) (آل عمران: ۱۵).
  - (۲) (یوسف: ۵۱).
  - (٣) (القصص: ٩).
  - (٤) (التحريم: ١٠).
  - (٥) (التحريم: ١١). (٦) (النساء: ١).
    - (۷) (یس: ۳۱).

امرأة إبراهيم وامرأة عمران، كما في قوله تعالى: ﴿وَامْرَأَتُهُ قَائِمَةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَّرْ نَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِنْ وَرَاءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ<sup>(١)</sup> »، وقوله ظلّ: ﴿إِذْ قَالَتِ امْرَأَتُ عِمْرَانَ رَبِّ إِنِّي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّرًا فَتَقَبَّلْ مِنِّي إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ<sup>(٢)</sup> »، وقوله ش ﴿فَأَقْبَلَتِ امْرَأَتُهُ فِي صَرَّةٍ فَصَكَّتْ وَجْهَهَا وَقَالَتْ عَجُوزٌ عَقِيمٌ<sup>(٣)</sup> »، ويضرع زكريا إلى الله شقوله: ﴿وَكَانَتِ امْرَأَتِي عَاقِرًا فَهَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا<sup>(1)</sup> »، وقوله شا: يَكُونُ لِي غُلاَمٌ وَكَانَتِ امْرَأَتِي عَاقِرًا فَهَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا<sup>(1)</sup> »، وقوله : وحقَّقَت الزوجية حكمتها، كان قوله تعالى: ﴿فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَوَهَبْنَا لَهُ يَحْبَى وَأَصْرَابَ . زَوْجَهُ<sup>(1)</sup> ».

وفي آيات التشريع تتعلق الأحكام بالزوج والأزواج حين تكون الزوجية قائمة (واقعًا أو حكمًا)؛ كأحكام المواريث، وعدَّة اللائي توفي أزواجهن؛ كما في قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا وَصِيَّةً لأَزْوَاجِهِمْ مَتَاعًا إِلَى الحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ فَإِنْ خَرَجْنَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِي أَنْفُسِهِنَّ مِنْ مَعْرُوفٍ وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ<sup>(٧)</sup> ﴾.

أما حين تنقطع العلاقة الزوجية بطلاق أو إيلاء، فالأحكام متعلقة بالنساء لا بالأزواج، كما في قوله تعالى: ﴿لاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ مَا لَمُ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَفْرضُوا هُنَّ فَرِيضَةً وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى المُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى المُقْتِرِ قَدَرُهُ مَنَاعًا بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى المُحْسِنِينَ<sup>(٨)</sup>﴾، ومقتضى آية البقرة – ﴿فَإِنْ طَلَقَهَا فَلاَ نَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ فَإِنْ طَلَقَهَا فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَتَرَاجَعَا إِنْ ظَنَّقَهَا فَلاَ نَحِيلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجًا يُبَيِّنُهَا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ<sup>(٩)</sup>﴾، ومقتضى آية البقرة – ﴿فَإِنْ طَلَقَهَا فَلاَ نَحِيلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَى تَنْكِحَ زَوْجًا

(۱) (هود: ۷۱).

(11) -22

- (۲) (آل عمران: ۳۵).
- (٣) (الذاريات: ٢٩).
  - (٤) (مريم: ٥).
    - (٥) (مريم: ٨).
  - (٦) (الأنبياء: ٩٠).
- (٧) (البقرة: ٢٤٠).
- (٨) (البقرة: ٢٣٦).
- (٩) (البقرة: ٢٣٠).



تُحُلِّل عودتها إلى مُطَلِّقِها؛ بإجراء عقد زواج صوري على المحلل!

وفي آيات الظهار تُجَادِل مسلمة في زوجها، حيث تشكو مظاهرته منها والزوجية قائمة، وينزل الحكم في قوله تعالى: ﴿والَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ<sup>(١)</sup>﴾ من حيث تعطيل هذه الزوجية بالظهار<sup>(٢)</sup>.

ومن روائع الإعجاز البياني في القرآن الكريم نجد القصة القرآنية؛ فالقصة القرآنية تتعدَّد في صورها من طويلة إلى قصيرة، وهي في مختلف ألوانها قصة هادفةٌ إلى زرع الطمأنينة في النفوس المستعدَّة لمعرفة الحكمة وفصل الخطاب.

ولنأخذ على ذلك نموذجًا قرآنيًّا فريدًا، يرقى فوق ما حدَّده النقاد والأدباء لمشل هذا اللون الأدبي، قال تعالى على لسان الخليل التَنْبُيُ وَرَبَّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ ، فَبَشَّرْ نَاهُ بِغُلاَم حَلِيم ، فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ قَالَ يَا بُنَيَّ إِنِّي أَرَى فِي المَنَامِ أَنَّي أَذْبَحُكَ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَى قَالَ يَا أَبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الصَّابِرِينَ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ ، وَنَادَيْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ ، قَدْ صَدَّقْتَ الرُّؤْيَا إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي المُحسِنِينَ ، إِنَّ هذَا هُوَ الْبَلاَء وَنَادَيْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ ، قَدْ صَدَّقْتَ الرُّؤْيَا إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي المُحسِنِينَ ، إِنَّ هذا هُوَ الْبَلاَء المُبِينُ ، وَفَدَيْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ مَ قَدْ صَدَّقْتَ الرُّؤْيَا إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي المُحسِنِينَ ، إِنَّ هَذَا هُوَ الْبَلاَء وَنَادَيْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ مَ قَدْ صَدَّقْتَ الرُّؤْيَا إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحسِنِينَ ، إِنَّ

ومن ناحية الموضوع فإنه يتلخَّص في أب يقول لابنه: إنه قد أُوحي إليه أن يقتله. فيقول الابن في صدق الإيهان وعظمته: ﴿يَا أَبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الصَّابِرِينَ<sup>(٥)</sup>﴾، ولم تحِدِ القصة عن موضوعها قيد أُنمْلة، ومن ناحية الأشخاص فهما اثنان لا ثالث لهما، يدور بينهما هذا الموقف الرهيب، من البداية والقمة والنهاية<sup>(١)</sup>.

(۱) (المجادلة: ۳).

- (٢) عائشة عبد الرحمن: الإعجاز البياني للقرآن ص٢١٢-٢١٤.
  - (٣) (إلصافات: ١٠٠-١٠٧).
- (٤) تله للجبين معناه: كبُّه على وجهه. القرطبي: الجامع لأحكام القرآن ١٠٤/١٠.
  - (٥) (الصافات: ١٠٢).

(٦) عمر محمد عمر: أسلوب القرآن الكريم بين الهداية والإعجاز البياني ص٢٣٢، ٢٣٣.

110-255

وهناك قصص طويلة لها دلالات وإشارات بيانية غاية في الروعة؛ منها: سورة يوسف، فهي رواية طويلة اشتملت على الشخوص والمكان والزمان والحدث والحبكة والعقدة ولحظة التنوير، ووجه الإعجاز فيها واضح من حيث أسلوب التشويق، الذي يجعل القارئ لا يملُّ من سماعها مرارًا وتكرارًا؛ لأن غاية القصة في القرآن إنما هي لحِكم ومقاصد حَمَّة.

كل هذا لـنعلم أن القرآن كـلام الله المعجز، فكـل كلمـة ولفظـة أتـت في محلِّهـا لغايـة وغرض ومقصد، ولا يستطيع أحد أن يأتي بآية من مثله، ولو اجتمع الجن والإنس.

هذه بعض مظاهر الإعجاز اللغوي والبياني في القرآن، وقد اعترف نصارى العصر الحديث بعظمة القرآن، وسجَّلوا في ذلك شهاداتهم التي تنطق بالحقِّ؛ فها هو ذا الدكتور ماردروس<sup>(۱)</sup> المستشرق الفرنسي بعد أن كلَّفَتْهُ وزارتا الخارجيَّة والمعارف الفرنسيَّة بترجمة اثنين وستِّين سورة من القرآن يعترف بعظمة القرآن الكريم، وقال في مقدِّمة ترجمته الصادرة سنة (١٩٢٦م): «أمَّا أسلوب القرآن فهو أسلوب الخالق جلَّ وعلا؛ فإن الأسلوب الذي ينطوي على كَوْنِهِ الخالق الذي صدر عنه هذا الأسلوب لا يكون إلاَّ إلمّا، والحقُّ الواقع أن أكثر الكُتَّاب شكَّا وارتيابًا قد خضعوا لسلطان تأثيره»<sup>(۱)</sup>.

المبحث الثاني : الإعجاز التشريعي

اشتمل القرآن على لون آخر من الإعجاز، يعترف به كل المتخصِّصين، وإن لم يعرفوا العربيَّة؛ لأنه يتعلَّق بمحتواه ومضمونه، وهـو الإعجـاز الإصـلاحي أو التشريعي، الـذي تضمَّن أعظم التعاليم، وأقوم المناهج لهداية البشريَّة إلى التي هي أقـوم، في تزكية الفرد،

 (١) جوزيف شارل ماردروس Joseph Charles Mardrus (١٦٩٩-١٩٤٩م): طبيب ومستشرق فرنسي، ولد بالقاهرة، ورحل إلى باريس فدرس فيها الطب، وترجم معاني (القرآن الكريم) إلى الفرنسية، وكتاب (ألف ليلة وليلة). انظر: نجيب العقيقي: المستشرقون ١١/ ٢٤١.
 (٢) محمد رشيد رضا: مجلة المنار ٢٣٢/٢٣٢.

وإسعاد الأسرة، وتوجيه المجتمع، وبناء الدولة، وإقامة العَلاقات الدُّوَلِيَّة على أمتن الدعائم('').

Zes III

ومن المعلوم أن القرآنَ الكريم المصدرُ الأوَّل من مصادر الشريعة الإسلاميَّة، ونصوص القرآن الكريم جميعها قطعيَّة في وُرُودِهَا وثبوتها ونقلها عن الرسول ﷺ إلينا، وقد تناقل المسلمون القرآن كتابة من المصحف المدوَّن، وتلقِّيًا من الحُفَّاظ أجيالاً عن أجيال في عدَّة قرون، وما اختلف المكتوب منه والمحفوظ منذُ أربعةِ عَشَرَ قرنًا.

وقد جاء القرآن الكريم بتقرير المزايا العامَّة للإسلام؛ فهو دين وسط جامع لحقوق الرُّوح والجسد، ومصالح الدنيا والآخرة؛ مِصداقًا لقوله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا<sup>(٢)</sup> ﴾.

كما أن غايَتَهُ الوصولُ إلى سعادة الدنيا والآخرة؛ بتزكية النفس بالإيمان الصحيح، ومعرفة الله والعمل الصالح، ومكارم الأخلاق، ومحاسن الأعمال، لا بمجرَّد الاعتقاد والاتِّكال، ولا بالشفاعات وخوارق الأعمال، وهو ما يُدَلِّل عليه ربطُ القرآن الكريم بين الإيمان والعمل في ندائه للمؤمنين.

وهو يُسْرُّ لا حَرَجَ فيه، ولا عُسْرَ ولا إرهاق ولا إعنات، قال تعالى: ﴿لاَ يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا<sup>(٢)</sup> ﴾، وقال تعالى: ﴿مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَج<sup>(٤)</sup> ﴾، ومن فروع هذا الأصل أن الواجب الذي يشقُّ على المكلَّف أداؤه، ويُخْرِجه يسقط عنه إلى بَدَلِ أو يسقط مطلقًا؛ كالمريض الذي يُرْجَى برؤه والذي لا يُرْجَى برؤه، فالأوَّل يسقط عنه الصيام ويقضيه كالمسافر، والثاني لا يقضي بل يُكَفِّر بإطعام مسكين فديةً عن كلِّ يوم إذا قدره.

كما أنه مَنَعَ الغلوَّ في الدين، وأبطل تعذيب النفس، وأباح الطيبات والزينة بدون

- (١) انظر: القرضاوي: مدخل لدراسة الشريعة الإسلامية ص٣٦.
  - (٢) (البقرة: ١٤٣).
  - (٣) (البقرة: ٢٨٦).
    - (٤) (المائدة: ٦).

إسراف ولا كبرياء، فقال تعالى: ﴿يَا بَنِي آَدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلاَ تُسْرِفُوا إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ المُسْرِفِينَ ۞ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ الله الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيَّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ آَمَنُوا فِي الحَيَاةِ الدُّنْيَا حَالِصَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ الآيَاتِ لِقَوْم يَعْلَمُونَ ۞ قُلْ إِنَّا حَرَّمَ رَبِّي الْفُوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِنْمَ وَالْبَعْيَ بِغَيْرِ الحَقِّ وَأَنَّ يَعْلَمُونَ ۞ قُلْ إِنَّا حَرَّمَ رَبِّي الْفُوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِنْمَ وَالْبَعْيَ بِغَيْرِ الحَقِّ وَأَنَّ يَعْلَمُونَ ۞ قُلْ إِنَّا حَرَّمَ رَبِّي الْفُوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِنْمَ وَالْبَعْيَ بِغَيْرِ الحَقِّ وَأَنَّ تُشْرِكُوا بِاللهُ مَا لَمُ يُنَزِّلْ بِهِ سُلْطَانًا وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ <sup>(١)</sup> ﴾، وقال تعالى: ﴿يَا أَهْلَ الْحِتَابِ لاَ تَعْلَمُونَ أَوَى اللَّذَاتِ وَقَالَ مَا لَمُ يُنَزِّلُ بِهِ سُلْطَانًا وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ الْعَالَاتِ فَلْ

110

-7æ

وراعى القرآن الكريم -كذلك- درجات البَشَرِ في العقل والفهم، وعلوَّ الهمَّة وضَعْفِها، فالقطعيُّ منه هو العامُّ، وغيرُ القطعي تتفاوت فيه الأفهام، فيأخذ كلُّ أحد منه بها أذَّاه إليه اجتهاده، وكذلك فعل رسول الله ﷺ مع أصحابه عندما نزلت آية البقرة في الخمر والميسر الدالَّة على تحريمهما دلالة ظنَيَّة، فتركها بعضهم دون بعض، فأقرَّ كلاَّ على اجتهاده، إلى أن نزلت آيتا المائدة بالتحريم القطعي؛ ولذلك قال تعالى: ﴿وَتِلْكَ الأَمْنَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلاَّ الْعَالُونَ<sup>(٣)</sup> ، فالفرائض الدينيَّة العامَّة، والمحرَّمات الدينيَّة العامَّة لا يثبتان إلاَّ بنصٍ قطعي يفهمه كلُّ أحد.

كما أرسى القرآن الكريم مبدأ معاملة الناس بظواهرهم، وجعل البواطن موكولة إلى الله تعالى؛ فليس لأحد من الحكَّام، ولا الرؤساء الرسميين، ولا لخليفة المسلمين أن يُعاقب أحدًا ولا أن يُحاسبه على ما يُضمر في قلبه أو يعتقد، وإنها العقوبات على المخالفات العمليَّة المتعلِّقة بحقوق الناس ومصالحهم.

وجعل مَدَارَ العبادات كُلِّها على اتِّباع ما جاء به النبي ﷺ في الظّاهر؛ فليس لأحد فيها رأي شخصي ولا رئاسة، ومدارها في الباطن على الإخلاص لله تعالى وصحَّة النيَّة. وكُلُّ واحدة من النقاط السابقة جديرة بأن تُجعل مقصِدًا خاصًّا من مقاصد الوحي،

- (١) (الأعراف: ٣١–٣٣).
  - (٢) (المائدة: ٧٧).
  - (٣) (العنكبوت: ٤٣).

205 110

ويُسْتَدَلُّ بها على أنه من الله تعالى؛ قرآنًا معجزًا في أحكامه التشريعيَّة، جالبًا مصالح العباد معه<sup>(۱)</sup>.

ولم يتوقَّف الإعجاز التشريعي للقرآن الكريم عند الأحوال والنواحي الشخصيَّة فقط، وإنها تعدَّى ذلك إلى السياسة بمفهومها الإسلامي العامِّ؛ فالحُكُمُ الإسلامي للأئمة مُتَّخِذٌ مبدأ الشورى تُكَأة في تنفيذه، والإمامُ الأعظم أو الخليفة مُنَفَّذٌ لشرع الله تعالى في الأرض، فقال تعالى: ﴿وَأَمُرُهُمْ شُورَى<sup>(٢)</sup>﴾، وبيَّن الإسلام أن هناك طائفة من الأُمَّة يجب على الخليفة أن يستشيرهم –وهم أهل الحِلِّ والعقد في مصالحها؛ وهم الذين تشق بهم الأُمَّة، وتتبعهم فيها يُقَرِّرُونه، وكان أوَّل منفِّذٍ لها رسولُ الله ﷺ؛ فلم يكن يقطع أمرًا من أمور السياسة والإدارة العامَّة للأُمَّة إلاَّ باستشارة أهل الرأي والمكانة في الأُمَّة؛ ليكون

ثم لم يُهمل القرآن الكريم الإرشاد إلى الإصلاح المالي؛ فبيَّن القرآن حقيقة المال التي يجب أن يعيها الإنسان جيدًا فقال تعالى: ﴿لَتُبْلَوُنَّ فِي أَمْوَالِكُمْ<sup>(٢)</sup> ﴾، فالمال فتنة للبشرية جيعًا، ووسيلة للسعادة والفلاح أو الخزي والذلّ، فمَنْ أنفقه في وجوه الخير نال وسيلة السعادة والفلاح في الدنيا والآخرة، ومن أنفقه في الصدّ عن سبيل الله نال من الله العذاب الأليم، فقال تعالى: ﴿وَأَنْفِقُوا فِي سَبِيلِ الله وَلاَ تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى النَّهُلُكَةِ وَأَحْسِنُوا إِنَّ الله يُحِبُّ المُحْسِنِينَ<sup>(١)</sup> ﴾، كما خاطب الله قَلاَ تُلْقُوا عَنْ سَبِيلِ الله فَسَبُنْفِقُونَمَا ثُمَّ تَكُونُ عَلَيْهِمْ فقال: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنْفِقُونَ أَمْوَالُهُمْ لِيَصُدُّوا عَنْ سَبِيلِ الله فَسَبُنْفِقُونَهَا ثُمَّ تَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمَّ يُغْلَبُونَ وَالَذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَّمَ يُحْشَرُونَ <sup>(٥)</sup>

ولم يقتصر القرآن على الجانب النظري فقط في محاربة الأمراض المتعلِّقة بالمال، وإنها تعدَّى ذلك إلى الجانب العملي؛ بتشريعه للزكاة وبيانه لطُرُقِ صرفها، وتحريمه للربا، فقـال

> (۱) محمد رشيد رضا: الوحي المحمدي ص٢٨٣-٢٨٧ (بتصرف). (٢) (الشورى: ٣٨). (٣) (آل عمران: ١٨٦). (٤) (البقرة: ١٩٥). (٥) (الأنفال: ٣٦). (٦) محمد رشيد رضا: الوحي المحمدي ٢٩٩-٣٠٥.

تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لاَ تَأْكُلُوا الرِّبَا أَضْعَافًا مُضَاعَفَةً وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ<sup>(١)</sup> »، وكذلك تحريمه للرِّشْوة وأكل أموال الناس بالباطل، ونهى كذلك عن تطفيف الميزان، فقال تعالى: ﴿ وَيُلٌ لِلـمُطَفِّفِينَ ۞ الَّذِينَ إِذَا اكْتَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ۞ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَوْ وَزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ<sup>(1)</sup> ».

(117)

-27E

إننا نرى أن الشريعة الإسلامية صالحة لكل زمان ومكان، ولقد صدّقت هذه القاعدة أو النتيجة من خلال استقراء التاريخ الإسلامي؛ فرغم اختلاف الأجيال، وتنوُّع الأجناس التي دخلت هذا الدين، وتعدُّد اللغات والثقافات والأعراق إلا أن الشريعة الإسلامية -مصدرها الأول القرآن الكريم-كانت حاضرة بارزة قادرة على سدً كل صغيرة وكبيرة في ميادين الحياة المختلفة.

ونتعجَّب كل العجب أن هذا الدستور التشريعي (القرآن الكريم)، الذي أثبت جدارةً وقدرةً فائقة على وضع الحقوق والواجبات، قد نزل على محمد بن عبد الله النبي الأمي ﷺ في فترة زمنية لم تتعدَّ السنين العشر في الفترة المدينية، وكان ذلك منذ أكثر من ألف وأربعهائة سنة.

ومن ثُمَّ فقد أوضح القرآن الكريم أنه ما من شيء يتعلَّق بطبائع البشر، واحتياجاتهم القانونية والدستورية والتشريعية، إلا وجاء به كاملاً على أفضل وجه وأتم صورة؛ قال تعالى: ﴿مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْء<sup>(٣)</sup>﴾، وقال النبي ﷺ في حجة الوداع: ﴿الْبَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلاَمَ دِينًا<sup>(1)</sup>﴾؛ فالتشريع ورَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلاَمَ دِينكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلاَمَ دِينًا الإسلامي تشريع كامل، وهذا في حدِّذاته إعجاز يدل على عظمته وسموِّه وتبايُنه عن قوانين البشر؛ التي تختلف من زمن إلى زمن، بل إن هناك قوانين تختلف من عام إلى عام ومن شهر إلى شهر، ومن بلد لآخر، وارجعْ إلى قوانين العقوبات في الولايات المتحدة الأمريكية، ستجدها مختلفة من ولاية لأخرى؛ فهذه ترى وجوب تطبيق عقوبة الإعدام في

- (۱) (آل عمران: ۱۳۰).
  - (۲) (المطففين: ۱–۳).
    - (۳) (الأنعام: ۳۸).
      - (٤) (المائدة: ٣).

The IIV

حقَّ الجاني، وتلك ترى في الجريمة ذاتها أن عقوبة الأشغال الشاقة المؤبدة هي العقوبة المستحقة للجاني، لكن التشريع القرآني تشريع واضح بَيِّنٌ لا لبس فيه، طُبَّق في كل الأزمنة السابقة، وسيُطَبَّق في كل الأزمنة المستقبَلة، وهو في هذا وذاك صالح كل الصلاح، فلا ضير أو ضرر أو خلل فيه.

ومن الرائع أن نجد الإعجاز التشريعي للقرآن الكريم ماثلاً في تطبيقه في عهود كثيرة؛ منها عهد النبوة، الذي لم تُقَمْ فيه الحدود إلا مرَّات قليلة؛ لنتأكد أن تطبيق التشريع الإسلامي في أي مجتمع من شأنه أن يحفظ كيان هذا المجتمع وأمنه واستقراره، وفي عهد الخليفة الراشد أبي بكر الصديق شه كان عمر بن الخطاب شه مسئولاً عن القضاء، ولما كان الشرع مطبَّقًا بين الرعية، فإن عمر شه همَّ أن يستقيل من منصبه؛ لأنه مكث سنة لا يأتيه رجلان في منازعة؛ دلالة على عظمة المجتمع الإسلامي الذي طبَّق الشرع الإسلامي الخيف<sup>(1)</sup>، وفي عصر عمر بن عبد العزيز شه كانت الحضارة الإسلامي في أعلى قممها الخيف<sup>(1)</sup>، وفي عصر عمر بن عبد العزيز شه كانت الحضارة الإسلامية في أعلى قممها ومجدها؛ ذلك أنه استطاع أن يُطبَّق الشرع تطبيقًا حكيمًا عادلاً شاملاً، وهكذا إذا تتبَّغناً واقع الدولة السياسي والاقتصادي والاجتهاعي والحضاري كان في أعلى علوه؛ كعصر صلاح الدين الأيوبي، ومِنْ قبله نور الدين محمود، والدولة الأموية في الأندلس.

والأمثلة القرآنية التشريعية التي تُدَلِّل على صلاحيته في كل زمان ومكان كثيرة لا تُحصى؛ منها: نظام الميراث الذي ما من أمة إلا وعدَّلت في أنظمة مواريثها عشرات المرَّات؛ لكن آيات القرآن الكريم في هذا المضمار صالحة ثابتة منذ نزول القرآن وحتى يومنا هذا، ونجد في سورة النساء - تلك السورة التي سماها الله بالنساء تكريمًا لهن ولمكانتهن في المجتمع - نظام الميراث الذي عَمِل به منذ ألف وأربعمائة عام مليارات من البشر، قال تعالى: ويُوصِيكُمُ اللهُ في أَوْلاَدِكُمْ لِلذَّكَرِ مِنْلُ حَظِّ الأَنْيَيْنِ فَإِنْ كُنَّ نِسَاءً فَوْقَ انْنَتَيْنِ فَلَهُنَ

<sup>(</sup>١) الطبري: تاريخ الرسل والملوك ٢/ ٣٥١.

كَانَ لَهُ وَلَدٌ فَإِنْ لَمَ يَكُنْ لَهُ وَلَدٌ وَوَرِنَهُ أَبَوَاهُ فَلاُمَّهِ النُّلُثُ فَإِنْ كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فَلاُمَّهِ السُّدُسُ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْنِ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ لاَ تَدْرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعًا فَرِيضَةً مِنَ الله إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيهَا حَكِيبًا وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَرَكَ أَزْوَاجُكُمْ إِنْ لَمَ يَكُنْ هُنَّ وَلَدٌ فَإِنْ كَانَ هُنَ وَلَذَ فَلَكُمُ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكْنَ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِينَ بِهَا أَوْ دَيْنٍ وَهُنَّ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكْتُمْ إِنْ وَلَكَ فَلَكُمُ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكْنَ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِينَ بِهَا أَوْ دَيْنٍ وَهُنَّ الرُّبُعُ مِمَا تَرَكْتُمْ إِنْ لَمُ يَكُنْ وَلَكُ فَلَكُمُ الرُّبُعُ مِمَا تَرَكْنَ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّة يُوصِينَ بِهَا أَوْ دَيْنٍ وَهُنَّ الرُّبُعُ مِمَا تَكُمُ وَلَدٌ فَلَكُمُ وَلَدٌ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَلَهُنَ النُّمُنُ مَا تَرَكْتُمْ مِنْ بَعْدِ وَصِيتَهِ تُوصُونَ بَهَا أَوْ دَيْنٍ وَإِنْ لَكُمْ وَلَدٌ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَلَكُمُ وَلَدُ فَلَهُ أَنْ الللَّهُ مَى اللَّهُ مُ مَا تَرَكُتُهُ وَا كَنُو أُو ذَيْنٍ وَعَلَيْ لَكُمُ وَلَدُ فَا لَهُ مَنْ الللَّهُ مَا أَوْ دَيْنِ وَالِنْ كَانَ رَجُلٌ يُوصُونَ بَهَا أَوْ دَيْنٍ وَإِنْ كَانَ لَكُمُ وَلَدُ عَلَى أَنْ أَيْهُمُ أَوْ دَبْنُ اللَّهُ وَاللهُ عَنْ يَعْذَلِكَ فَهُمْ شُرَكَاء فِي النَّلُكُ مِنْ عَلَكُمُ أَوْ أُحْتَ فَلِكُلً

 $(11\lambda)$ 

-**?**~~

وتتضح أوجه الإعجاز التشريعي للميراث في القرآن إذا ما قارنًاه بالأنظدة القديمة والغربية الحديثة؛ فعند الرومان نجد تشابهًا كبيرًا مع نظام الإسلام؛ إذ كان أساس الميراث راجع إلى القرابة، وجعلوا القرابة شاملة للفروع (أي: الأبناء وأبناء الأبناء)، لكنهم لم ينظروا إلى سبب الزوجية، وكان ميراث البنت شكليًّا فقط؛ لأنه يعود إلى إخوتها، ولم يُدخلوا الحجب في الفروع، ولم يُوَرَّثُوا الأصول (الأب والجد ومَنْ علا) مع الفروع، بينها يُوَرَّث الإسلام الأصول مع الفروع، ويجعل الزوجية من أسباب الميراث. وأما نظام الميراث عند اليهود فنجدهم قد وَرَّثوا الابن الأكبر فقط، وإلا انتقل الميراث إلى الفرع المؤنث وإلا فإلى الأب وإلا فإلى الجد وإلا فالإخوة، وهم لا يُوَرِّثون أحد الزوجين من المؤنث وإلا فإلى الأب والم المي الخاص الأسرة، لكن يُوَرَّثون الزوجية فقط، ويكون هو الوارث الوحيد لها.

وإذا نظرنا إلى نظام الميراث عند الغرب وجدنا أن النظام الفرنسي هو أقرب النظم الغربية للإسلام؛ خاصة في النظر إلى أسباب الميراث، ولكن يمتاز نظام الإسلام بأنه وَرَّث الزوجين كل منهما من الآخر مع وجود الفرع الوارث المذكر والمؤنث، وإن كان قد أعطاهم أقل مما كانوا يُعْطَون عند عدم وجودهم، أما النظام الفرنسي فلم يجعل للزوج ميراثًا في تركة الزوجة، إنها جعل له الحق في استغلال قدر من التركة ليظلَّ محافظًا على

(۱) (النساء:۱۱، ۱۲).

705 (11)

مستواه الاجتهاعي. وبالنسبة للنظام الانجليزي فهم لا يُوَرِّثون أحد الزوجين من الآخر، ولا يُوَرِّثون الأصول مع الفروع، ويُوَرِّثون الابن الأكبر ويُقَدِّمونه على الجميع. والنظام الألماني أقرب إلى الإسلام وأقرب إلى القانون الفرنسي، ولكنه سَوَّى بين البنت والولد، كما أنهم يُوَرِّثون ذوي الأرحام كالعمَّات والأخوال والخالات<sup>(١)</sup>.

هذا النظام التشريعي الراقي طبَّقه العالمَ الإسلامي خلال أربعة عشر قرنًا وغطى حاجة المسلمين، ولم يُواجهوا معه أية مشاكل، مع أن غيره يحتاج إلى تطوير وتجديد حتى يقترب من نظام الإسلام.

وقد شهد بعض المنصفين من غير المسلمين لهذا النظام بالتفرُّد والتميز؛ ومن هؤلاء فون كريمر؛ حيث قال: «إن قانون الميراث الإسلامي نوع أصيل ممتاز من القانون الإسلامي». وشهد آخران هما (جانار) و(بري) بروعة الآثار التي منحها نظام الميراث في الإسلام؛ فيقولان في كتابيهما (الاقتصاد الهندي): «بالرغم من عدم القول بالمشاركة بين المسلمين، فإنه يُعطي السيادة الكاملة للمالك على أملاكه الموروثة والمكتسبة ما دام على قيد الحياة، وأما بعد الموت فإنها تنتقل إلى أنواع من الورثة أكثر من يُعيِّنهم القانون الهندي»<sup>(٢)</sup>.

وتتملَّك القارئ الدهشة والإعجاب إذا علم أن القرآن والإسلام يستهدف من وراء تشريع نظام الميراث أمرين مهمين: الأول يكمن في تفتيت الثروات؛ فإن الله تلاق قد أباح في الإسلام التملك وفتح باب الاستثهار على مصر اعيه، دون قيد أو التزام إلا ما شرعه الله؛ وهذا من شأنه تجميع كثير من الثروات في أيدي أفراد قلائل، وهذا التجميع قد يُؤَدِّي إلى تحكُّم هؤلاء الأفراد في مقدَّرات الأمم والعبث في موازين العدل والانضباط؛ ولذلك فإن الله تلاق قال: ﴿مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْبِنَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لاَ يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ

- (١) عبد الوهاب محمد الجبوري، مقال بعنوان: «قراءة موجزة في فلسفة الميراث قبل الإسلام وبعده»، مجلة دنيا الرأي الإلكترونية، على الرابط: -http://pulpit.alwatanvoice.com/content .
- (٢) ميرزا محمد حسين: الإسلام والاشتراكية، ترجمة: عبد الرحمن أيوب ص٢٢٢، نقـلاً عـن كتـاب المـيراث والوصية ودراسات قرآنية للدكتور محمد شريف.

#### وة للعالمين\_ أس\_\_\_

11) 225 فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ (1) ﴾، وعَمِل على تفتيت هذه الثروات بوسائل متعددة؛ منها الميراث، ويتضح من ذلك عدة أمور لعلَّ أهمها: تقسيم التركات أثلاثًا وأرباعًا وأثبانًا، ومن النادر أن ينفرد واحد بالتركة. والتشديد على ضرورة إعطاء كل وارث حقَّه؛ ﴿لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِنَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِنَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ كَثُرَ نَصِيبًا مَفْرُوضًا (") . ونقل أجزاء من الشروات من أسرة إلى أسرة عن طريق الزوجة، وقد ساوى الإسلام بين أتباعه؛ فقد يتزوَّج الغني فقيرة والعكس؛ وهذا ما يُساعد على نقل أجزاء من الثروات وتداولها.

ومن الرائع أن نجد آثارًا وثمرات اجتماعية للميراث في الإسلام؛ إننا نجد من خلال هذا النظام الراقي أنه استطاع أن يُقارب بين الطبقات، وهذا واضح في منعه لتكدس الثروات بالقيام بتفتيتها، بحيث لا يُتداول المال بين طائفة محدَّدة؛ فالغني اليوم بعد جيل أو جيلين تنتقل ثروته إلى أولاده وأحفاده وأقاربه، ومن كان فقيرًا في جيل من الأجيال، قد يُوجد من أولاده في الجيل الثاني أو في الجيل نفسه مَنْ ينتقل إلى الطبقة المتوسطة؛ بسبب وفاة قريب أو تَزَوُّجه بمن كان لها مال، وربها صار من كبار الأثرياء (").

ومن خلال هذا النظام نجد تقويةً للروابط الأسرية؛ فقد يرث الابن والأب والزوجة، وقد ترث البنت مع بنت الابن مع الأخت الشقيقة أو لأب، ومَنْ لا يرث مِن الأقارب دعا القرآن الكريم إلى الوصية لهم بجزء من التركة؛ فقال تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ المَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَبْرًا الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالأَفْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى المُتَّقِينَ (٢) ﴾، وحتى الذين لا ميراث ولا وصية لهم من الأقارب، فقد طلب القرآن الكريم إعطاءهم شيئًا من تركة المتوفى مع القول بالمعروف من باب المواساة؛ حتى يُشاركوا الورثة في نعمة المال؛ فيقول تعالى: ﴿وَإِذَا حَضَرَ الْقِسْمَةَ أُولُو الْقُرْبَى وَالْيَنَامَى وَالْحَسَاكِينُ

- (١) (الحشر: ٧).
- (٢) (النساء: ٧).
- (٣) أحمد يوسف سليمان: بحث بعنوان: «الإعجاز التشريعي لنظام الميراث في القرآن الكريم وأثره الاقتصادي والاجتماعي» ص١٢٩، ١٢٦، مُقَدَّم للمؤتمر العَّالمي الشَّامن للإعجاز العلمي في القرآن والسنة، وزارة الأوقاف الكويتية. (٤) (البقرة: ١٨٠).



فَارْزُقُوهُمْ مِنْهُ وَقُولُوا لَهُمْ قَوْلاً مَعْرُوفًا<sup>(١)</sup>﴾.

وتأتي الوصية وهي تصرُّف مضاف لما بعد الموت، فتقوم بدور اجتهاعي كبير في مجال تحقيق التضامن الاجتهاعي، وقد حدَّدها جلَّ وعلا بألا تزيد على الثلث؛ حتى لا تجور على نصيب الورثة، واشترط الشرع ألا يكون الغرض منها الإضرار بالورثة وأن تكون في معروف؛ أي: في جهة من جهات البرَّ، فالإنسان قد يكون راغبًا في مكافأة مَنْ أحسنوا إليه، وكذلك قد يرغب الإنسان في إعطاء جزء من ثروته لأحد أقربائه من غير الورثة؛ ليساعده على حياة كريمة، وقد يرغب في استمرار مساعدة بعض أبناء مجتمعه الفقراء كما كان يُساعدهم في حياته، فإنه يُحقق ذلك عن طريق الوصية<sup>(٢)</sup>.

يقول الدكتور رفعت العوضي: «إن الإسلام لم يقف بتنظيمه لتوزيع الشروات بين الأفراد عند أحكام الميراث، وإنها أكمل بتشريع الوصية؛ وكأنَّ الوصية بالصورة التي شرعها الإسلام تهدف إلى تغطية الإنفاق على جوانب أخرى للمجتمع تلزم له، فجعل الإسلام من مسئوليات المسلمين القيام بتغطية هذه النفقات مِنْ تركتهم؛ سواء تعلَّق ذلك بفرد أو مؤسسة اجتهاعية أو علمية؛ فكأنَّ الوصية من هذا الجانب تجعل ثلث الشروة والتركة مجنَّدًا -إن أراد صاحبه في ضوء مصلحة المجتمع - لأن يخدم أفرادًا أو جهات أخرى غير الورثة الأصليين المعروفين»<sup>(٣)</sup>.

وإن مما يُدَلِّل على عظمة التشريع القرآني أنه أثبت قدرته وشموليته عند غير المسلمين؛ وفي بعض الدول الأوربية المتقدمة في التشريع والقانون؛ ففي بريطانيا قالت صحيفة (الديلي ميل)<sup>(٤)</sup>: إن ما لا يقلُّ عن ٨٥ محكمة بريطانية تُطَبِّق أحكام الشريعة الإسلامية في الملكة المتحدة. وأشارت الصحيفة إلى أن هذا الرقم أعلى ١٧ مرَّة من السابق، وأكدت دراسة أجراها الأكاديمي المتخصص بالشنون الإسلامية (دينيس ماكايون) أن هناك ما لا يقلُّ عن ٨٥ محكمة تُطَبَّق الشريعة الإسلامية تعمل في بريطانيا،

- (۱) (النساء: ۸).
- (٢) أحمد يوسف سليمان: السابق ص١٢٧، ١٢٨.
  - (٣) رفعت العوضي: نظرية التوزيع ص ٣٣٠.
    - (٤) الصادرة بتاريخ ٢٩ يونيو ٢٠٠٩م.

وأشارت الدراسة إلى أن القوانين القائمة على الشريعة الإسلامية آخذة في الانتشار.

(11) 22

وأكَّد رئيس أساقفة كانتربري (روان وليامز) أن تطبيق أحكام الشريعة الإسلامية في بريطانيا أمرٌ لا مفرَّ منه في المستقبل، بينها أعلن لـورد فيليبس رئيس القضاء البريطاني في يوليو ٢٠٠٨م أنه يجوز تطبيق الشريعة الإسلامية لتسوية الخلافات الزوجية والنزاعات المالية<sup>(١)</sup>.

وفيها يتعلَّق بالأزمة المالية العالمية فقد أثبت التشريع الاقتصادي في القرآن قدرته على مواجهة أي تحديات، ولقد مدحته الكثير من الدول والمنظهات الأوربية؛ فقد أشادت دراسة أعدَّها مركز أبحاث الكونجرس الأمريكي عن «التمويل الإسلامي» بالبنوك الإسلامية؛ لكونها «أكثر صلابة في مواجهة التراجع الاقتصادي العالمي والأزمة المالية الدولية مقارنة بالبنوك التقليدية»، وأشارت الدراسة إلى اعتقاد كثير من المراقبين بأن «التمويل الإسلامي يُمَثِّل عجلة للتعافي من الأزمة المالية الدولية»، كما توقَّعت الدراسة بأن «تُعَزِّز صناعةُ البنوك الإسلامية مكانتها في السوق الدولي في ظلِّ بحث المستثمرين والشركات عن مصادر بديلة للتمويل» خلال الأزمة الراهنة وفي المستقبل<sup>(٢)</sup>.

بل إن المؤسسة المسيحية الأكبر في العالم الفاتيكان قد أثنت على التشريع الاقتصادي في الإسلام؛ لكونه يحمل مبادئ أخلاقية سامية<sup>(٣)</sup>.

كل هذا لنعلم أن التشريع الإسلامي تشريع رباني خالـد يصـلح للماضي والحـاضر والمستقبل، وما ذلك إلا لون من الإعجاز الإلهي للبشر.

\* \* \*

(٢) موقع محيط الإخباري على الرابط: www.moheet.com/show\_files.aspx?fid=253600. (٣) جريدة الوطني الإمارتية الإنجليزية على الإنترنت على الرابط:

www.dailymail.co.uk/news/article-1196165/Britain-85-sharia-courts-The-(1) .astonishing-spread-Islamic-justice-closed-doors.html

www.thenational.ae/apps/pbcs.dll/article?AID=/20091206/BUSINESS/7120699 70/0/opinion.



## المبحث الثالث:

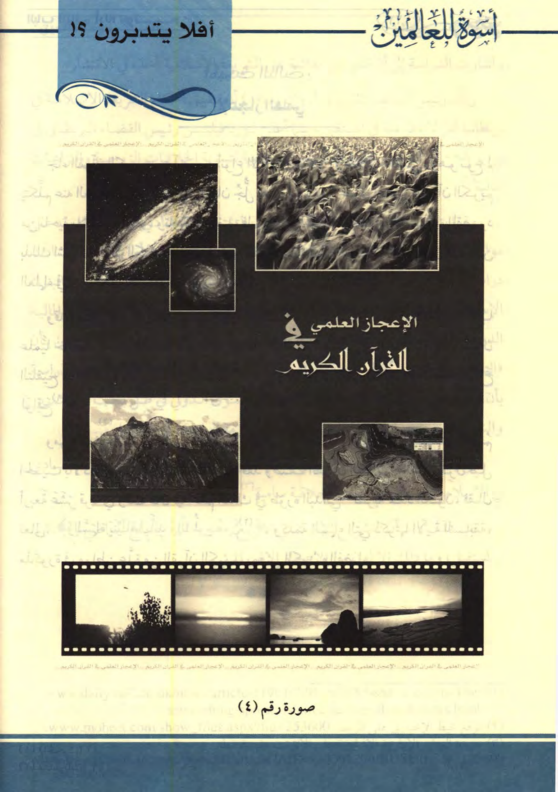
## الإعجاز العلمي

جاء القرآن الكريم بنوع آخر من أنواع الإعجاز، وهو الإعجاز العلمي، وهو نوع لم يتكلَّم عنه العلماء المسلمون قديمًا؛ إذ كان جُلُّ اهتمامهم يدور حول إعجاز القرآن الكريم من ناحية بلاغته، ونظمه، وتاريخه، ولغته، فلم يتطرَّقوا لمسألة إعجازه العلمي، والمقصود بذلك اشتمال القرآن الكريم على ألوان من القواعد العلميَّة التطبيقيَّة التي تحيَّر كثيرٌ من العلماء في وجودها واكتشافها (صورة رقم ٤).

وقد اشتمل القرآن الكريم على إشارات علميَّة سِيقَتْ مَسَاق الهداية؛ لأنه ليس كتابًا علميًّا خالصًا، ومثال ذلك ما ذكره القرآن عن التلقيح الخلطي في النبات، الذي يكون التلقيح فيه بالنقل، ومن وسائل ذلك الرياح، وهو ما أورده تعالى بقوله: ﴿وَأَرْسَلْنَا الرِّيَاحَ لَوَاقِحَ<sup>(1)</sup> ﴾.

ومن الأمثلة العلميَّة التي ذُكرت في كتاب الله تعالى، والتي أَنْبَتَ صحَّتَها العلمُ الحديث بالأدلَّة التجريبية: (تمدُّد الكون)، فقد وصف القرآن الكريم -الذي أُنْزِلَ قبل أربعةَ عَشَرَ قرنًا في وقت كان فيه علم الفلك في طوره البدائي- نظرية تمدُّد الكون، فقال تعالى: ﴿وَالسَّهَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لُوسِعُونَ<sup>٢١</sup> ﴾، وكلمة السهاء التي ذكرتها الآية السابقة، مذكورة في مواطن عدَّة من القرآن الكريم، بمعنى الكون والفضاء.

- (۱) (الحجر: ۲۲).
- (٢) (الذاريات: ٤٧).



Des Iro

وهذه الآية القرآنيَّة كشفت أنَّ الكون يتوسَّع أو يتمدَّد، وهي النتيجة نفسها التي خَلُصَ إليها العِلْمُ في أيَّامنا هذه، فحتى فجر القرن العشرين كانت النظرة العلميَّة الوحيدة السائدة في هذا العالم أنَّ الكون له طبيعة ثابتة، وهو موجود منذ الأزل، لكنَّ الأبحاث والملاحظات والحسابات التي أُجْرِيَتْ بواسطة التقنيات الحديثة كشفت أن الكون في الحقيقة له بداية، وأنه يتمدَّد بانتظام؛ ففي بداية القرن العشرين أثبت عالم الفيزياء والفلك البلجيكي جورج لوميتر<sup>(۱)</sup> نظريًّا بأن الكون في حركة دائمة، وأنه يتمدَّد، وقد أكَّد هذه الحقيقة عالم الفلك الأمريكي إدوين هبل<sup>(۲)</sup> عام (۱۹۲۹م)، حيث أثبت أن النجوم والمجرَّات تتحرَّك بعيدًا عن بعضها البعض بشكل دائم، وهذا يعني أنَّ الكون الذي يتحرَّك فيه كل شيء بشكل دائم بعيدًا عن بعضه البعض هو كَوْنٌ متمدًّد بشكل دائم<sup>(۳)</sup>.

ومن الآيات القرآنية المعجزة قوله تعالى: ﴿وَالنَّسَمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرٌّ هَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ<sup>(٤)</sup> ﴾. فالفعل تجري فيه إعجاز عظيم؛ لأنه لا يدلُّ على حركة الشمس الظاهرية التي يبصرها الناس عندما تشرق، بل هو يدلُّ على حركة واقعية أثبتتها الأرصاد؛ حيث تقول الموسوعة الفلكية: «إن الشمس تدور حول محورها مرَّة كل خمسة وعشرين يومًا»<sup>(٥)</sup>. كما قُدِّرَتْ سرعة مجرَّتنا الأرضية وضمنها الشمس وهي تبتعد عن غيرها من المجرات في الكون بمقدار ٩٨٠ كيلومتر في الثانية<sup>(١)</sup>.

ومن وجوه الإعجاز -أيضًا- قوله تعالى: ﴿مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ ﴾ بَيْنَهُمَا بَرْزَخٌ لاَ يَبْغِيَانِ<sup>(٧)</sup>﴾. حيث أثبتت الدراسات أن البحر الأبيض المتوسط في لقائه مع المحيط

- (١) جورج لـوميتر George Le Maitre (١٩٦٦-١٩٦٤): عـالم فضـاء وفلـك بلجيكي، صـاغ نظريـة الانفجار الكبير، والتي تتحدث عن بدء نشؤ الكون من انفجار كارثي كبير.
- - (٣) انظر: هارون يحيى: المعجزات القرآنية ص١٢، ١٣ بتصرف.
    - (٤) (يس: ٣٨). (٥) خليل بدوي: الموسوعة الفلكية ص٢١.
      - رب مليل بدوي شو مو مر مستعلي من . (٦) إبراهيم غوري: الشمس ص١٨.
        - (٧) (الرحين: ١٩، ٢٠).

الأطلسي عند مضيق جبل طارق بينهما برزخ، ومن خلال التحليل الكيمائي لمياه كل منهما وجدوا أن البحر المتوسط أكثر ملوحة من الأطلسي، وأكثر حرارة، ويختلف كل منهما في الكائنات الحية<sup>(١)</sup>، كما نشرت بعثة السير جون إمري مع بعثة الجامعة المصرية بعض الملاحظات حول المياه في خليج العقبة، والتي تختلف في خواصها وتركيبها الكيميائي والطبيعي عن المياه في البحر الأحمر<sup>(٢)</sup>.

ومن الآيات المعجزات قوله تعالى: ﴿وَالِحِبَالَ أَوْتَادًا<sup>(٣)</sup> ﴾. وقوله تعالى: ﴿وَأَلْقَى فِي الأَرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَمَيدَ بِكُمْ<sup>(٤)</sup> ﴾. فقد توصَّل علماء الجيولوجيا في العصر الحديث إلى أن تحت الجبل عِرْقًا وامتدادًا قد غُرِسَ في الطبقة اللزجة التي تحت طبقة الصخور، وقد جعل الله هذا الامتداد ماسكًا للقارات من أن تطوف أثناء دوران الأرض، ولم يتأكَّد الباحثون من هذه الحقيقة إلاَّ عام (١٩٥٦م)<sup>(٥)</sup>، وكذلك أثبتت الدراسات أن كل قارة بها جبال تتميز بها، وأن ارتفاع الجبال يتناسب ومكانها في الأرض، ونوع الصخور الكونة لها، وطبيعة الأرض حولها، كما وجدوا أن توزيع الجبال على الكرة الأرضية إنها قُصِدَ به حفظها من أن تميد أو تحيد<sup>(٢)</sup>، وقد ذكر القرآن هذه الحقيقة منذ ألف وأربعهائة عام، فصدق الله وصدق رسوله عَشِر.

ولننظر إلى قوله تعال: ﴿وَالْبَحْرِ المَسْجُورِ<sup>(٧)</sup> ﴾، فهذا قَسَمٌ من ربِّ العزة جلَّ وعلا، وقد وصف هذا البحر بأنه مسجور، والقَسَم كما هو معلوم يُؤْتَى به للتوكيد، وكلام الله لا يحتاج إلى توكيد؛ ﴿وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللهِ قِيلاً<sup>(٨)</sup> ﴾، ولكنه ليُنَبِّه المغافلين، ويُرشد الطائعين، ويُقيم الحجة على الكافرين.

والمقصود بالمسجور المُوقد أو المُهَيَّج بالنار، وقَسَمُ الله عَنَّ فيه دلالة صريحة على وجود

(١) مروان التفتنازي: الإعجاز القرآني في ضوء الاكتشاف العلمي الحديث ص٣٨٤. (٢) يعقوب يوسف: لفتات علمية من القرآن ص٥٧. (٣) (النجل: ١٥)، (لقمان: ١٠). (٥) عبد الجيد الزنداني: كتاب التوحيد ص٧٢. (٦) مروان التفتنازي: الإعجاز القرآني في ضوء الاكتشاف العلمي الحديث ص٣٥٢. (٨) (النساء: ١٢٢).

Zes (TV)

بحار مسجَّرة بالنيران؛ إذ إن المقصود بالبحر المسجور هنا هو من بحار الدنيا وليس الآخرة، وقد شاء الله ﷺ أن تتجلَّى هذه الحقيقة القرآنية في عصر العلم، ويصل علماء البحار إلى التأكد الجازم من وجود براكين ملتهبة بالنار في القيعان.

يقول الدكتور جمال الدين الفندي في كتابه (طبيعيات البحر وظواهره): «أثبتت الدراسات أن في قشرة قاع المحيط يوجد بعض الثغرات أو الشقوق العميقة؛ نتيجة التصدع بتقلصات القشرة لإحداث التوازن واختلافات الحرارة، وما يتبع هذه الاختلافات من تمذُّد بالتسخين، وتقلُّص بالبرودة، وعلى طول مثل هذه الأماكن المتمدِّدة الضعيفة، تندفع الحمم البركانية المنصهرة من باطن الأرض من خلال قشرة القاع، ثم تنبثق متدفِّقة في البحر، إلا أنها تلقى مقاومة بسبب ثقل مياه البحر، وبرغم ذلك فإن براكين البحر – أيضًا – تقذف حمها إلى أعلى، كما تبني فوهتها المخروطية صاعدة نحو السطح بتوالي تراكم الحمم المنصهرة، وقد تُسَبِّ الانفجارات البركانية نسف الجزر أو المصحية جزر الهند الشرقية برُمَّتها، وبعد يومين من تعاقب الانفجارات البركانية أصبحت هذه الجزيرة – التي كانت تعلو سطح البحر بنحو من ما في الانفجارات البركانية أصبحت هذه الجزيرة منها الأصلية».

وعقد جورج جامو في كتابه (كوكب اسمه الأرض) فصلاً في كتابه بعنوان: جهنم تحت أقدامنا، وتحدَّث فيه عن تسجير قاع البحر، والنار والبراكين النشطة فيه، يقول في مطلعه: «ازدياد الحرارة مع العمق: إن سُحب الدخان الأسود المتصاعدة من فوهات البراكين الثائرة، والحمم الملتهبة المتدفقة على جوانبها، وعيون المياه الساخنة، كل هذا دعا الأقدمين إلى الاعتقاد بوجود نار متقدة ليست بعيدة تحت أقدامنا أُعِدَّت للخاطئين»<sup>(٢)</sup>.

ووجه الإعجاز واضح لا ريب فيه؛ لقد قرَّر كتاب الله تعالى أن قـاع البحـار مسـجرة بالنار، ولم يكن يُعلم قبل ومـع نـزول القـرآن الكـريم هـذه الحقيقـة العظمى، حتى بدايـة

- عمد جمال الدين الفندي: طبيعيات البحر وظواهره ص٢١٠.
  - (٢) جورج جامو: كوكب اسمه الأرض ص٧٤.

(11) 275

القرن العشرين؛ حيث تَبَيَّن للعلماء أن قاع البحار مسجرة ومضطرمة بالنيران، غير أن الحق قرَّر هذه الحقيقة البحرية بقوله: ﴿وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورِ<sup>(١)</sup>﴾، فمن الذي أخبر محمدًا ﷺ بأن البحر قاعه ملتهب، ومتفجر بالبراكين التي تقذف الحمم النارية؟<sup>(١)</sup>.

وإذا تأملنا في قوله تعالى: ﴿وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدِ وَإِنَّا لُمُوسِعُونَ (٣) ﴾، لعلمنا أن الآية القرآنية التي أُنزلت من ألف وأربعهائة عام تتحدَّث عن توسيع متواصل للكون، وأنه غير ثابت.

وهذه الحقيقة التي أخبر عنها ربُّ العزة تكل اكتشفها علماء الفلك والفضاء في مطلع العقد الثاني من القرن العشرين، ولقد ظلَّ علماء الفلك يُنادون بثبات الكون وعدم تغيُّره، في محاولة يائسة لنفي الحَلْق والتنكُّر للخالق تكل، حتى ثبت عكس ذلك بتطبيق ظاهرة دوبلر على حركة المجرات الخارجة عن مجرتنا، ففي النصف الأول من القرن التاسع عشر، كان العالم النمساوي (دوبلر C.Doppler) قد لاحظ أنه عند مرور قطار سريع يُطلق صفارته، فإن الراصد للقطار يسمع صوتًا متصلاً ذا طبقة صوتية ثابتة، ولكن هذه الطبقة الصوتية ترتفع كلما اقترب القطار من الراصد، وتهبط كلما ابتعد عنه، وفسَّر دوبلر وأن هذه الموجات تتضاغط تضاغطًا شديدًا كلما اقترب مصدر الصوت، فترتفع بذلك طبقة الصوت، وعلى النقيض من ذلك فإنه كلما ابتعد منه، وفسَّر دوبلر وأن هذه الموجات تتضاغط تضاغطًا شديدًا كلما اقترب مصدر الصوت، فترتفع بذلك طبقة الصوت، وعلى النقيض من ذلك فإنه كلما ابتعد مصدر الصوت، فترتفع بذلك الموجات الصوت، حتى تصل إلى سمع الراصد، فتنخفض بذلك طبقة الصوت.

كذلك لاحظ دوبلر أن تلك الظاهرة تنطبق -أيضًا- على الموجات الضوئية، فعندما يصل إلى عين الراصد ضوء منبعث من مصدر متحرِّك بسرعة كافية، يحدث تغيُّر في تردُّد ذلك الضوء، فإذا كان المصدر يتحرَّك مقتربًا من الراصد فإن الموجات الضوئية تتضاغط، وينزاح الضوء المدرك نحو التردد العالي (أي: نحو الطيف الأزرق)، وتُعرف هذه الظاهرة

- (۱) (الطور: ٦).
- (٢) مروان التفتتنازي: الإعجاز القرآني ص٣٩٠، ٣٩١.

(٣) (الذاريات: ٤٧).

Jes (19

باسم الزحزحة الزرقاء، وإذا كان المصدر يتحرَّك مبتعدًا عن الراصد، فإن الموجات الضوئية تتمدَّد وينزاح الضوء المدرك نحو التردُّد المنخفض (أي: نحو الطرف الأحمر من الطيف)، وتُعرف هذه الظاهرة باسم الزحزحة الحمراء، وقد اتضحت أهمية تلك الظاهرة عندما بدأ الفلكيون في استخدام أسلوب التحليل الطيفي للضوء القادم من النجوم الخارجة عن مجرتنا في دراسة تلك الأجرام السهاوية البعيدة جدًّا عنا.

وفي سنة ١٩١٤م أدرك الفلكي الأمريكي (سلايفر Slipher) أنه بتطبيق ظاهرة دوبلر على الضوء القادم إلينا من النجوم، في عدد من المجرات البعيدة عنَّا، ثبت له أن معظم المجرات التي قام برصدها تتباعد عنا وعن بعضها البعض بسرعات كبيرة، وبدأ الفلكيون في مناقشة دلالة ذلك، وهل يمكن أن يُشير إلى تمدد الكون المدرك؛ بمعني تباعد مجراته عنا وعن بعضها البعض بسرعات كبيرة؟ وبحلول سنة ١٩٢٥م، تمكن هذا الفلكي (Slipher) من إثبات أن أربعين مجرَّة قام برصدها تتحرَّك فعلاً في معظمها بسرعات فائقة متباعدة عن مجرتنا (سكة التبانة)، وعن بعضها البعض.

وفي سنة ١٩٢٩م تمكن الفلكي الأمريكي الشهير (إدوين هبل Edwin Hubble) من الوصول إلى الاستنتاج الفلكي الدقيق، الذي مؤدًاه أن سرعة تباعد المجرات عنا تتناسب تناسبًا طرديًّا مع بُعدها عنا، والذي عُرف من بعدُ باسم قانون هبل Hubble's السما، وبتطبيق هذا القانون تمكَّن هبل من قياس أبعاد العديد من المجرات، وسرعة تباعُدها عنا، وذلك بمشاركةٍ من مساعده (ملتون هيوماسون وذلك في بحث نشراه معًا الذي كان يعمل معه في مرصد جبل ولسون بولاية كاليفورنيا، وذلك في بحث نشراه معًا في سنة ١٩٣٤م.

وقد أشار تباعد المجرات عنا وعن بعضها البعض إلى حقيقة توسُّع الكون المدرك، التي أثارت جدلاً واسعًا بين علماء الفلك، الذين انقسموا فيها بين مؤيِّد ومعارض حتى ثبتت ثبوتًا قاطعًا بالعديد من المعادلات الرياضية، والقراءات الفلكية في صفحة السماء<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) مروان التفتتنازي: الإعجاز الفرآني ص١٨٩–١٩٢.

وحاليًا يقوم العلماء باستعمال مطيافات شديدة القوة والفاعلية لتحليل ضوء النجوم<sup>(۱)</sup>، وبعد دراسات طويلة توصَّلُوا إلى التأكُّد من أن الخطوط الطيفية تميل دائمًا إلى الاحمرار، وعندما يبتعد مصدر ضوئي عن المرصد الموجود على الأرض، نجد أن تردُّد الضوء يتضاءل؛ فإن العلماء استنتجوا أن ميل الخطوط الطيفية إلى الاحرار، إنها يدلُّ على أن كل الأجرام تبتعد عن بعضها، مما ينتج عنه امتداد للكون بشكل عام، فسبحان من أخبرنا بهذه الحقيقة منذ أكثر من ألف وأربعمائة عام<sup>(۲)</sup>.

وهناك إعجاز علمي آخر في قوله تعالى: ﴿وَأَنْزَلْنَا الحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ<sup>(٣)</sup> ﴾؛ فقد يظنُّ البعض أن عبارة «أنزلنا»، التي خصَّ بها الحديد في هذه الآية، هي من باب المجاز الذي يُقصد به أن الله خلق الحديد لينتفع به الناس، ولكن عندما ننظر إلى المعنى الحرفي للكلمة: وهو أن الحديد أُرسل فيزيائيًّا من السهاء، نُدرك أن الآية تتضمن إعجازًا علميًّا فريدًا؛ فقد تبين من خلال الاكتشافات الفضائية الحديثة أن الحديد الموجود في عالمنا قد جاء من نَجم ضخم في الفضاء الخارجي.

إن المعادن الثقيلة في الكون تنتج من نَواة نَجم كبير؛ فنظامنا الشمسي لا يملك التركيبة الملائمة التي تمكِّنه من إنتاج الحديد بنفسه؛ فالحديد لا يمكن أن يُنتج إلا في نجوم أكبر بكثير من الشمس، حيث تصل الحرارة إلى بضعة ملايين من الدراجات، وعندما تتعدَّى كمية الحديد مستوى معينًا في نجم ما، فإنه لا يستطيع التكيُّف معها، وبالنهاية ينفجر ويتحوَّل إلى ما يُسمى بالمستعر، أو المستعر العظيم (وهو نجم يتعاظم ضياؤه فجأة، ثم يخبو بعد بضعة شهور أو سنوات)، وكنتيجة لهذا الانفجار تنتشر في أرجاء الكون نيازك تحتوي على الحديد، وتنتقل إلى الفراغ إلى أن تجذبها القوة الجاذبة للأجرام السهاوية.

كل هذا يُظْهِر أن الحديد لم يخرج من الأرض، بل نزل إلى الأرض بواسطة نيازك ناجمة عن انفجار نجوم في الفضاء، كما تُشير الآية الكريمة، ومن الواضح أن هذه الحقيقة

- (۱) جويل دوروني وآخرون: نحن والكون ص٢٤.
- (٢) مخلص الريس وعلى موسى: قصة نشوء الكون ص٤١.
  - (٣) (الحديد: ٢٥).

(17) 22

Jes (r)

العلمية لم تكن معروفة علميًّا في القرن السابع الميلادي حين كان القرآن يُوحى به ('').

وفي آية قرآنية أخرى نجد معجزة واضحة كل الوضوح؛ ففي قوله تعالى: ﴿إِنَّا خَلَقْنَا الإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ<sup>(٢)</sup>»، وأجمع المفسرون كافَّة بلا استثناء على أن النطفة الأمشاج هي حصيلة ماء الرجل والمرأة، والأمشاج أخلاط من الجنسين، وقبل اكتشاف المجهر بعد عصر تنزيل القرآن بأكثر من عشَرة قرون، لم يكن يعلم أحدٌ بتكون الجنين من بويضة محصبة (Fertilized egg) تُمَاثِل «نطفة»؛ أي: قطيرة ماء غاية في الضآلة ذات أخلاط تحتوي على مكونات وراثية من الأبوين، نسميها اليوم كروموزومات (Chromosomes).

ويقول تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنَّنَى <sup>(٣)</sup> ﴾. قال القرطبي: «بيَّنَ الله تعالى في هذه الآية أنه خلق الخلق من الذكر والأنثى.. وقد ذهب قوم من الأوائل إلى أن الجنين إنها يكون من ماء الرجل وحده، ويتربَّى في رحم الأم ويستمدُّ من الدم الذي يكون فيه... والصحيح أن الخلق إنها يكون من ماء الرجل والمرأة لهذه الآية؛ فإنها نصُّ لا يحتمل التأويل»<sup>(1)</sup>.

وتبدأ مراحل خلق الإنسان بتكون الحيوان المنوي عند الأب؛ لأن جميع بويضات الأم مكوَّنة أساسًا وهي جنين، والسائل المنوي يهاثل ماء عديد النطف أي القطيرات، وهو ما يكشفه القرآن الكريم بالنصُّ الصريح؛ قال تعالى: ﴿وَبَدَأَ خَلْقَ الإِنْسَانِ مِنْ طِينٍ \* ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِنْ سُلاَلَةٍ مِنْ مَاءٍ مَهِينِ<sup>(٥)</sup> ، وقال تعالى: ﴿أَلَمُ نَخُلُقْكُمْ مِنْ مَاء مَهِينِ<sup>(١)</sup> . ولكن لا يقوم بالإحصاب إلا مكون منوي واحد من السائل المنوي الماثل للهاء عديد النطف؛ أي من نطفة (Drop-like Embryo)، وهو ما يُؤَكِّده القرآن الكريم في جلة آيات؛ قال تعالى: ﴿أَيَحْسَبُ الإِنْسَانُ أَنْ يُتْرَكَ سُدًى ﴾ أَلَمْ يَكُ نُطْفَةً مِنْ مَنِيً

> (۱) هارون يحيى: المعجزات القرآنية ص٣٤. (۲) (الإنسان: ۲). (۳) (الحجرات: ۱۳). (٤) القرطبي: الجامع لأحكام القرآن ١٦/ ٣٤٢، ٣٤٣. (٥) (السجدة: ٧، ٨). (٦) (المرسلات: ٢٠).

يُمْنَى<sup>(١)</sup> ﴾، ويقول تعالى: ﴿خَلَقَ الإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ<sup>(١)</sup> ﴾، ويقول تعالى: ﴿أَوَلَمْ يَرَ الإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ نُطْفَةٍ<sup>(٣)</sup> ﴾.

والمدهش أن يعدل القرآن في وصف مكونات المني الماثل للماء إلى اسم الفاعل «دافق» بدلاً من اسم المفعول، قبل أن يُعَايِن بالمجهر حركته الذاتية أحدٌ،؛ يقول تعالى: ﴿فَلْيَنْظُرِ الإِنْسَانُ مِمَّ خُلِقَ ۞ خُلِقَ مِنْ مَاءٍ دَافِقٍ<sup>(١)</sup> ﴾

ولصعوبة الرؤية في المجاهر الأولية رسم داليمباتيوس (Dalempatius) الإنسان كاملاً داخل رأس الحيوان المنوي عام ١٦٩٩م؛ أي: قبل بداية القرن ١٨ بعام واحد فقط، بدون إدراك لتخلق الجنين من الأبوين في أطوار، بينها يُعلن القرآن الكريم بجلاء منذ القرن السابع الميلادي بتخلُّق الجنين في أطوارٍ، يقول تعالى: ﴿مَا لَكُمْ لاَ تَرْجُونَ للهِ وَقَارًا وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطْوَارًا<sup>(٥)</sup> ﴾.

والمرحلة الأولى لتخلُّق الجنين تتمُّ خارج التجويف الرحمي، وتُدهش أن يعدل القرآن الكريم في مقام بيان تكوُّن كل الأطوار إلى لفظ البطون في قوله تعالى: ﴿خُلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ خَلْقًا مِنْ بَعْدِ خَلْقٍ فِي ظُلُمَاتٍ ثَلاَثٍ<sup>(٢)</sup>﴾، وتحيط بالجنين ثلاث أغشية مجهرية بالفعل.

ويُبَيِّن القرآن بالتفصيل تباين أطوار تكوُّن الجنين في تعبيرات وصفية دقيقة، تتفق تمامًا مع الأطوار الفعلية للجنين؛، يقول العلي القدير: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإِنْسَانَ مِنْ سُلاَلَةٍ مِنْ طِينٍ ٥ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَكِينٍ ٥ ثُمَّ خَلَقْنَا النُطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا العلمية مُضْعَةً فَخَلَقْنَا المُضْغَةَ عِظَامًا فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ لَحَمَّا ثُمَّ أَنْشَأْنَاهُ خَلْقًا آخَرَ فَتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ

(۱) (القيامة: ۳۲، ۳۷).

(171) 225

- (٢) (النحل: ٤).
  - (۳) (یس: ۷۷).
- (٤) (الطارق: ٥، ٦).
- (٥) (نوح: ١٣، ١٤).
  - (٦) (الزَّمر: ٦).
- (٧) (المؤمنون: ١٢–١٤).

Jeg (ITT)

والجنين في مرحلت الرَّحِيَّة الأولى أشبه ما يكون بالعلقة ( Leech-like Embryo)؛ فلا تجد نظيرًا لها يماثله في تلك المرحلة؛ فهي طولية الشكل وبلا قلب نابض، وتعيش بالتغذي على دماء كائن آخر مُعَلَّقة به، وهي نفس أوصاف أُولى مرحلة جنينية في الرحم، وتبدأ بعدها الأعضاء الأولية في التكوُّن؛ فيتجعَّد الجنين وتظهر فيه انبعاجات وانخفاضات، وتتضح الأجسام البدنية التي تُكَوِّن فقرات العمود الفقري لاحقًا، وهي أشبه ما تكون بعلامات الأسنان في علكة أو قطعة لحم، ويصل الجنين إلى حجم ما يمضغ، وينحنى في الهيئة فكان لفظ (مضغة) هو أنسب تعبير بما يهاثله في تلك الرحلة (Chewable mass -like Embryo)، وتنتهى مرحلة تكوُّن الأعضاء الأولية تلك بتكوُّن بدايات العظام في الأسبوع السابع، وتغطيها أوليات العضلات في الأسبوع الثامن،؛ ولـذلك يمثِّل قوله تعالى: ﴿ فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظَامًا فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ لْحُمَّا ( ) بحديًّا علميًّا غير مسبوق في أي كتاب آخر يُنسب للوحي، وتنتهى مرحلة تكوُّن الأعضاء الأولية (Organogenesis) مع نهاية الأسبوع الثامن، وبتكوُّن الهيكل الأَوَّلِيِّ بعد الأسبوع السادس يأخذ الجنين الشكل الإنساني، ولا يتبقى إلى الولادة سوى النموِّ وتعديل الهيئة، ونسبة الرأس والبدن، وهو ما يَتَّفق مع قوله تعالى: ﴿ثُمَّ أَنْشَأْنَاهُ خَلْقًا آخَرَ فَتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الخَالِقِينَ (٢) ﴾، ولا يملك العقل والوجدان سوى التسليم بيقين، بأن تلك الحقائق العلمية -التي يُقَدِّمها القرآن الكريم بتلطُّف لا يُلفت عن الغرض- لا يمكن أن يكون مصدرها بشر قبل إدراكها مجهريًّا، والتحقق منها في عصر الثورة العلمية، خاصة في القرون الثلاثة الأخيرة؛ لذا لا يُقَدِّم الطاعنون سوى أدلة على المكابرة والعناد والجهل بحقائق العلوم، وسوء فهم لدلائل الوحي في الكتاب الكريم (").

وإننا إذا تأمَّلْنَا في الآيات العلمية في القرآن الكريم، لوجدنا أن لها ظلالاً إعجازية غاية في الإبهار والروعة؛ فلنتأمل إلى الحكمة من تحريم زواج الإخوة من الرضاعة،

(٢) (المؤمنون: ١٤).

<sup>(</sup>١) (المؤمنون: ١٤).

<sup>(</sup>٣) د. محمد دحدوح: مقال بعنوان «إنا خلقنا الإنسان من نطفة أمشاج»، على موقع موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة، على الرابط:

http://quran-m.com/firas/arabic/?page=show\_det&id=1704&select\_page=2.

(ITE) 235

والإعجاز العلمي الذي يتضح في هذه الآية الكريمة؛ فالقرآن الكريم جعل الإخوة من الرضاعة كالإخوة من النسب؛ ومن ثَمَّ حرَّم الارتباط الزوجي بالأخوات من الرضاعة؛ قال تعالى: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ وَعَمَّاتُكُمْ وَخَالاَتُكُمْ وَبَنَاتُ الأَخِ وَبَنَاتُ الأُخْتِ وَأُمَّهَاتُكُمُ اللاَّتِي أَرْضَعْنَكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ مِنَ الرَّضَاعَةِ <sup>(1)</sup>﴾.

لقد أثبتت الأبحاث العلمية التي أُجريت حديثًا وجود أجسام في لبن الأم المرضعة، الذي يترتب على تعاطيه تكوين أجسام مناعية في جسم الرضيع بعد جرعات تتراوح من ثلاث إلى خمس جرعات... وهذه هي الجرعات المطلوبة لتكوين الأجسام المناعية في جسم الإنسان، حتى في حيوانات التجارب المولودة حديثًا، والتي لم يكتمل نموً الجهاز المناعي عندها... فعندما تَرضع اللبن تكتسب بعض الصفات الوراثية الخاصة بالمناعة من اللبن الذي ترضعه؛ وبالتالي تكون مشابهة لأخيها أو لأختها من الرضاع في هذه الصفات الوراثية، ولقد وُجد أن تكوُّن هذه الجسيات المناعية يمكن أن يُوَدِّي إلى أعراض مرضية عند الإخوة في حالة الزواج.<sup>(٢)</sup>.

ومن هنا نجد الحكمة في الآية القرآنية التي نحن بصددها؛ في تحريمها زواج الإخوة من الرضاع وقد حددتها السنة النبوية بخمس رضعات مشبعات"<sup>(٣)</sup>.

وهذه بعض أوجه الإعجاز في القرآن التي تُنْبِتُ أنه وحي أنزله الله على عبده محمد وهذه بعض أوجه الإعجاز في القرآن التي تُنْبِتُ أن النبي محمدًا تلك مُرْسَلٌ من ربّه لهداية العالمين، وقد اعترف جُلُ علماء الغرب المنصفين بمعجزة القرآن الخالدة؛ ومن هؤلاء العلماء إميل درمنجم الذي قال عن القرآن: «لا بُدَّ لكل نبي من دليل على رسالته، ولا بُدَّ له من معجزة يتحدَّى بها... والقرآن هو معجزة محمد تلك فأسلوبه المعجز وقوَّة أبحاثه لا تزال إلى يومنا يثيران ساكن مَنْ يتلونه، ولو لم يكونوا من الأتقياء العابدين،

(١) (النساء: ٢٢).

- (٢) موقع جديد العلم، وهو موقع أجنبي أثبت فيه الدكتور مارك سيريجان تـ أثير لـ بن الأم على الأطفـال: www.sciencealert.com.au/news/20081102-16879.html.
- (٣) عن أم المؤمنين عائشة على أنها قالت: (كان فيما أنزل من القرآن عشر رضعات معلومات يحرمن، ثم تُسخن بخمس معلومات، فتوفي رسول الله على وهمن فيما يُقرأ من القرآن، صحيح مسلم: كتاب الرضاع، باب التحريم بخمس رضعات (١٤٥٢).

# to Iro

الباب الثانى: أدلة نبوتـــــه ﷺ

وكان محمد على يتحدَّى الإنس والجنَّ بأن يأتوا بمثله، وكان هذا التحدِّي أَقْوَى دليل لمحمد على صدق رسالته...»<sup>(۱)</sup>.

المبحث الرابع : الإعجاز التاريخي

اهتمَّ القرآن الكريم بسرد تاريخ الأمم السابقة؛ إمعانًا في تحديه للمعارضين له؛ فيُخْبِرُ عن حياة أُنَاس عاشوا من آلاف السنين بصورة مُوَثَّقة، وبِدِقَّة متناهية، لا يَصِلُ إليها المؤرِّخون مهما أُوتوا من أدلَّة مادًيَّة.

وقد نوَّع القرآن الكريم في عرض تاريخ الأمم السابقة، وأوضح أن الحكمة من هذه القصص أكبر أَثَرًا، وأشمل حكمة من مجرَّد التسلية ومَلْءِ الفراغ؛ لذا قال تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لأُولِي الأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَى وَلَكِنْ تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ<sup>(٢)</sup> ﴾.

فالإعجاز التاريخي -كما ذكره السيوطي- هو ما انطوى عليه من أخبار القرون السالفة والأمم البائدة، والشرائع الدائرة ممَّا كان لا يَعْلَمُ منه القصَّة الواحدة إلاَّ الفذُّ من أحبار أهل الكتاب، الذي قطع عمره في تعلُّم ذلك، فيورده ﷺ على وجهه، ويأتي به على نصِّه، وهو أُمِّيٌّ لا يقرأ ولا يكتب<sup>(٣)</sup>.

فالإنسان هو الإنسان -من مائة قرن خَلَتْ إلى مائة قرن يلدها المستقبل المنظور أو أكثر- لن تتغيَّر طبيعته، ولن يتبدَّل جوهره؛ لذلك فقد حفظ القرآن قصص الأوَّلين مع أنبيائهم، وجدَّد على الناس ذكرها بعدما طَوَتِ الليالي أصحابَهَا؛ ليُدَاوِيَ بها عِلَلاً متشابهة، وقد كثرت القصص لتحصي جملة كبيرة من الأمراض الاجتماعيَّة، وتستأصل

- (۱) إميل درمنجهم: حياة محمد ص۲۸۹.
  - (۲) (يوسف: ۱۱۱).
- (٣) جلال الدين السيوطي: الإتقان في علوم القرآن ٢/ ٣٢٣.

(17) 225

جرثومتها بصنوف العِبَر وشتَّى النُّذُر (١).

فلنتأمَّل قصة نوح المحلا على سبيل المثال؛ وقد جاءت مفصَّلة - بداية من دعوته لقومه ألف سنة إلاَّ خمسينَ عامًا، ومرورًا برحلة التكذيب الكبيرة التي قادها كبراء قومه، وكذلك قلَّة المؤمنين به، وصناعة السفينة، وركوب المؤمنين، وقصة الطوفان العظيم، وغرق ابنه وزوجته، واستقرار الأمر بعد ذلك لنوح الله ومن آمن معه - كيف علم رسول الله يحلا كل هذه التفاصيل التي جاءت أطراف منها في كتب أهل الكتاب، ولم تأت أطراف أخرى منها، ولكن رسول الله محمدًا يحلن أخبر بها على وجه اليقين؛ لذلك يختم ربنا قصة نوح الحلا بقوله: ﴿تِلْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَيْبِ نُوحِيهَا إِلَيْكَ مَا كُنْتَ تَعْلَمُهَا أَسْتَ وَلاً قَوْمُكَ مِنْ قَبْلِ هَذَا فَاصْبِرْ إِنَّ الْعَاقِبَة لِلْمُتَقِينَ<sup>(٢)</sup> . فهذا التاريخ المحكم في قصَّة من جلة قصص القرآن الكريم؛ يُدَلِّل على أنَّ القرآن الكريم مُعْجِزٌ في توثيقه التاريخي، ويُبنى عليه فائدة تقوم على تأديب النفوس، وسياسة الجراعات.

ومن الأمثلة الواضحة على الإعجاز التاريخي في القرآن ذِخْرُ اسم هامان في القرآن الكريم متَّصلاً باسم فرعون موسى، وكشخص من المقرَّبين إليه، قال تعالى على لسان فرعون: ﴿فَأَوْقِدْ لِي يَا هَامَانُ عَلَى الطِّينِ فَاجْعَلْ لِي صَرْحًا لَعَلِّي أَطَّلِعُ إِلَى إِلَهِ مُوسَى وَإِنِّي الأَظُنُّهُ مِنَ الْكَاذِبِينَ<sup>(٣)</sup>﴾، وتُخَالِف صورة هامان في القرآن الكريم الصورة التي ظهر بها في أحد كتب العهد القديم<sup>(٤)</sup>؛ حيث ظهر كمساعد لملك بابل (في العراق)، وأوقع الضرر الكبير بالإسرائيليين، وقد حدث هذا بعد سيدنا موسى بحوالي ألف ومائة سنة، وقد أثبتت الاكتشافات الفرعونية صحَّة ما جاء به القرآن الكريم؛ فمين خلال الكتابات والنقوش الهيروغليفيَّة تمَّ التعرُّف على معلومة مهمَّة جدًّا، وهي أنَّ اسم هامان ورد فعلاً في الكتابات المصريَّة القديمة؛ حيث يوجد اسمه على حجر موجود حاليًا في متحف هوف بفيينا، كسما ورد اسمه كي أنه منه محمد موالي ألمان ورد فعلاً

- (١) انظر: محمد الغزالي: نظرات في القرآن ص٩٥-٩٨.
  - (۲) (هود: ٤٩).
  - (۳) (القصص: ۳۸).
  - (٤) كتب اليهود المقدسة.

JG (ITV)

الجديدة Dictionary of Personal names of the New Empire) الذي تمت كتابته اعتمادًا على المعلومات الواردة في جميع الألواح والأحجار المصرية، وظهرت وظيفته وأنه كان مسئولاً عن عمال مقالع الأحجار<sup>(١)</sup>.

ومن إعجاز القرآن التاريخي كذلك أنه أَطلق لقب (مَلِك) على حاكم مصر في عهد يوسف الك<sup>(٢)</sup>، فقال تعالى: ﴿وَقَالَ المَلِكُ إِنِّي أَرَى سَبْعَ بَقَرَاتٍ...<sup>(٣)</sup> ﴾. بينها أطلقت التوراة على الحاكم نفسه لقب فرعون، والسبب في عدم إطلاق القرآن لقب (فرعون) على حاكم في مصر في عهد يوسف الكلا أن لقب برعو – وهو أصل لقب فرعون – لم يكن يُطْلَقُ على حاكم مصر نفسه في ذلك العصر، بل كان يعني (القصر الملكي)، ولم يبدأ إطلاق هذا اللقب على حاكم مصر إلاً بعد عصر يوسف بها لا يقلُّ عن مائتي سنة<sup>(1)</sup>، وهكذا ففي العصر الذي عاش فيه موسى كان لقب (فرعون) يُطْلَقُ على حاكم مصر، وبذلك يتجلَّى الإعجاز التاريخي للقرآن الكريم، الذي كان دقيقًا حين لم يستخدم لقب (فرعون) إلاً مع حاكم مصر في عهد سيدنا موسى، في حين عمَّمت التوراة استخدام لقب فرعون على حاكم مصر في عهد سيدنا موسى، في حين عمَّمت التوراة استخدام لقب فرعون على حاكم مصر في عهد سيدنا موسى، في حين عمَّمت التوراة استخدام لقب فرعون على حاكم مصر في عصر كلُّ من إبراهيم ويوسف وموسى، رغم أنَّ المصريين لم يستخدموه للدلالة على حاكم مصر في الزمن الذي عاش فيه كلٌّ من إبراهيم ويوسف <sup>(1)</sup>

ونختم بمقولة رائعة للفخر الرازي يقول فيها: «إن هذه القصص دالَّةٌ على نُبُوَّة محمد عليه الصلاة والسلام؛ لأنه الظلاكان أُمَّيًّا وما طَالَعَ كتابًا ولا تتَلْمَذَ على يد أستاذ، فإذا ذكر هذه القصص على الوجه من غير تحريف ولا خطأ؛ دَلَّ ذلك على أنه إنها عرفها بالوحي من الله، وذلك يَدُلُّ على صِحَّةِ نُبُوَّتِهِ»<sup>(1)</sup>.

- (١) هارون يحيى: المعجزات القرآنية ص ٧١، ٧٢.
- (٢) في سورة يوسف الآيات: ٤٣، ٥٠، ٥٤، ٧٢.
  - (٣) (يوسف: ٤٣).
- (٤) بينما قالت الموسوعة البريطانية أن لفظ ملك كمان يطلق على الهكسوس الذين احتلوا مصر ما بين(١٦٤٨ إلى ١٥٤٠ ق. م) أي في زمن قدوم يوسف التلك لمصر انظر موقع موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة على الرابط: www.55a.net\firas/arabic. (٥) هارون يحيى: المعجزات القرآنية ص ٧٤، ٧٥.
  - (٦) الرازي: مفاتيح الغيب ١٤/ ١١٩.

130 રસ

المبحث أكخامس:

الإعجاز الغيبي

من دلائل إعجاز القرآن الباهرة إعجازه الغيبي؛ فقد أخبر بـأمور تقع في المستقبل، فجاءت كما أخبر، لم تتخلف أو تتغير، وهذا ما لا سبيل للبشر إليه بخال، وذلك في القرآن كثير، لكننا سنضرب أمثلة منه لتكون دليلاً على ما سواها.

ومن أمثلة ذلك في القرآن قوله ٢٠ : ﴿ الم ٤ غُلِبَتِ الرُّومُ ٤ فِي أَدْنَى الأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ ٤ فِي بِضْع سِنِينَ لله الأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ وَيَوْمَئِذِ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ ٤ بِنَصْرِ الله يَنْصُرُ مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ<sup>(١)</sup> ٤. وأصل الحادثة أن فارس -وهم أهل أوثان - غَلبت الرومَ -وهم أهل كتاب - فشَمَتَ كُفَّار مكَّة في النبي يَن وصحبه، فأنزل الله الآيات السابقة تحدِّيًا للعرب وبُشْرَى للمؤمنين؛ لأن طائفة الإيهان ستنتصر؛ لكن الذي يعنينا أنَّ القرآن الكريم أخبر عن حدث غيبي مهمَّ، لم يستطع أَحَدٌ -في ذلك العصر - أن يُغَيِّر منه في شيء، أو يُكَذِّبه، وهو لون من ألوان الإعجاز الغيبي الذي جاء به القرآن الكريم متحدِّيًا به كل مُعاندٍ له، أو جاحد لحقيقته، وقد حدث ما أخبر به الله تل

ومن الآيات القرآنية التي بشَّرت المسلمين المستضعفين في مكة أنهم سينتصرون على عدوِّهم، وستقوم دولتهم، قوله ﷺ: ﴿سَيُهْزَمُ الْحَمْعُ وَيُوَلُّونَ الدُّبُرَ<sup>(٢)</sup>﴾. فقد ذكر ابن كثير ﷺ في تفسيره أنه لما نزلت هذه الآية الكريمة قال عمر ﷺ: أيُّ جَمَع يُهزم؟ أيُّ جَمْع يُغلب؟ قال عمر ﷺ: فلما كان يوم بدر رأيتُ رسولَ الله ﷺ يثب في الدرع، وهو يقول: «سَيُهْزَمُ الْحَمْعُ وَيُوَلُّونَ الدُّبُرَ». فعرفتُ تأويلها يومنذ<sup>(٤)</sup>.

- (١) (الروم: ١–٥).
- (٢) الواحدي: أسباب النزول ص٢٣١، ٢٣٢.
  - (٣) (القمر: ٤٥).
  - (٤) ابن كثير: تفسير القرآن العظيم ٧/ ٤٨٢.

705 (179)

ومن ألوان الإعجاز الغيبي ما بشَّر به الله تَنَّ رسولَه والمؤمنين مِنْ دخول المسجد الحرام، والطواف بالكعبة المشرَّفة؛ فقد قال تعالى: ﴿لَقَدْ صَدَقَ اللهُ رَسُولَهُ الرُّؤْيَا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ المَسْجِدَ الحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللهُ آَمِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لاَ تَخَافُونَ فَعَلِمَ مَا لَمُ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذَلِكَ فَنْحًا قَرِيبًا (() ﴾. فهذه الآية نزلت عند الانصراف من الحُديبية.

وقد قال الإمام ابن كثير في تفسير هذه الآيات: «وكان رسول الله على قد أُرِيَ في المنام أنه دخل مكة، وطاف بالبيت، فأخبر أصحابه بذلك وهو بالمدينة، فلما ساروا عام الحديبية لم يشكّ جماعة منهم أن هذه الرؤيا تتفسَّر<sup>(٢)</sup> هذا العام، فلمَّا وقع ما وقع من قضية الصُّلح ورجعوا عامهم ذلك على أن يعودوا من قابِل؛ وقع في نفوس بعض الصحابة من ذلك شيء، حتى سأله عمر بن الخطاب شه في ذلك، فقال له فيما قال: أفلم تكن تخبرنا أنا سنأتي البيت ونطوف به؟ قال: «بَلَى فَأَخْبَرْتُكَ أَنَّا نَأْتِيهِ الْعَامَ؟» قَالَ: قُلْتُ: لا. قَالَ: «فَإِنَّكَ آتِيهِ وَمُطَوِّفٌ بِهِ<sup>(٣)</sup>»<sup>(٤)</sup>.

وقد تحقق هذا الوعد بتهامه من العام التالي؛ فقد اعتمر النبي على ألميئة وأصحابه، على الهيئة التي ذكرهم القرآن الكريم بها؛ من تحليق الرءوس والأمن في المسجد الحرام، وكان هذا في ذي القعدة من السنة السابعة للهجرة (٥).

ولا ريب أن تحَقَّق ما بشَّر به القرآن الكريم دون خلل في شرح تفاصيل هيئة المسلمين، أو تغيُّر في ميعاد العمرة، لَيُدلل بوضوح تامِّ على صدق الله ورسوله ﷺ.

كما أن القرآن الكريم قد بشَّر المسلمين بالتمكين والاستخلاف في الأرض، فقال تعالى: ﴿وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آَمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ

- (۱) (الفتح: ۲۷).
- (۲) تتفسّر: تحدث وتتعين.
- (٣) البخاري عن المسور بن مخرمة ومروان بن الحكم: كتاب الشروط، باب الشروط في الجهاد والمصالحة مـع أهل الحرب وكتابة الشروط (٢٧٣١)، (٢٧٣٢). (٤) ابن كثير: تفسير القرآن العظيم ٧/ ٣٥٦.
  - (٥) انظر: ابن هشام: السيرة النبوية ٢/ ٢٧٠.

### أسبيوة للعالمين

أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ<sup>(١)</sup>﴾. وقد تحقق للمسلمين ذلك في أقل من خمسة وعشرين عامًا فملثوا السمع والبصر بقيمهم وحضارتهم، فامتدَّتْ خلافتهم من الصين شرقًا إلى المحيط الأطلسي غربًا، بل ووصلت إلى أوربا شهالاً.

هذا طرف من إعجاز القرآن؛ ذلك الإعجاز الذي لا تنتهي عجائبه، ولا يَخْلَق من كثرة الردِّ؛ فهو كتاب الله الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، فاستحقَّ بـذلك أن يكون معجزة النبي محمد ﷺ الخالدة.

المبحث السادس : الإعجاز النفسي

إن الله على جعل هذه الشريعة في كلمات، وجعل هذه الكلمات معجزات، فحيثما نظرتَ في كتاب الله العزيز بنية خالصة، وقلب سليم، وجدتَ وراء كل آية معجزة قاهرة، وبرهانًا ساطعًا؛ يُرى ذلك في منطوقها وفي معناها الذي جاءت له، وبهذا يتلقَّى المسلم أحكام الشريعة على أضواء معجزات مشرقة تغمر بنورها الآفاق والأنفس، فتنشرح الصدور، وتتفتح القلوب للإيمان، قال تعالى: ﴿وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِنْ

ولكتاب الله معرفة بأدق التفاصيل عن النفس الإنسانية، التي لايعلمها إلا خالقها؛ لـذلك كـان التـأثير الـنفسي للقرآن عميقًا، والحديث عن الـنفس في القرآن ذو شعب؛ أبرزها: الحديث عـن الـنفس عامة، وتـأثير القرآن في الـنفس الإنسانية، وتمزيق القرآن لحواجز النفس الإنسانية؛ فالإعجاز النفسي في آي القرآن هو ما تلمحه في آيات القرآن من

(11) 275

<sup>(</sup>۱) (النور: ٥٥).

<sup>(</sup>٢) (النور: ٤٠).

# tes (E)

حديث عن أصناف الناس ومواقفهم، وخفايا نفوسهم ودوافعها، وقد تكون الإشارة إلى أعداء المسلمين، وقد تُصَوِّر الآية المشهد فلا تُهمل جزئية إلا وترسم معالمها، وتخطُّ خطوطها الواضحة البينة، وتُعطي الحلول المريحة للنفس الإنسانية.

وأول من وقف عند هذا الضرب من الإعجاز هو الإمام الخطابي (ت٣٨٨هـ)، وقد أسهاه بتأثير القرآن في القلوب؛ يقول: «وفي إعجاز القرآن وجه آخر، ذهب عنه الناس، فلا يكاد يعرفه إلا الشاذُّ من آحادهم، وذلك صنيعه في القلوب، وتأثيره في النفوس، فإنك لا تسمع كلامًا غير القرآن منظومًا ولا منثورًا إذا قرع السمع خلص له القلب من اللذة والحلاوة في حال، ومن الروعة والمهابة في أخرى، ما يخلص منه إليه، تستبشر به النفوس، وتنشرح له الصدور، حتى إذا أخذت حَظَّها منه عادت مرتاعة قد عراها الوجيب<sup>(۱)</sup> والقلق، وتغشاها من الخوف والفَرَق ما تقشعر منه الجلود، وتنزعج له القلوب، يحول بين النفس وبين مضمراتها وعقائدها الراسخة فيها، فكم من عدوً للرسول تشري من رجال العرب أقبلوا يريدون اغتياله وقتله، فسمعوا آيات من القرآن فلم يلبثوا حين وقعت في مسامعهم أن يتحوَّلوا عن رأيهم الأول، وأن يركنوا إلى مسالمته، ويدخلوا في دينه، وصارت عداوتهم موالاة، وكفرهم إيهانًا»<sup>(۱)</sup>.

ويُؤَكِّد علماء كثيرون على تأثير القرآن في النفوس مثل الزركشي القائل: «فمنها الروعة التي في قلوب السامعين وأسماعهم؛ سواء منهم المقرُّ والجاحد، ومنها أنه لم يزل غضًّا طريًّا في أسماع السامعين، وعلى ألسنة القارئين»<sup>(٣)</sup>. وقد سمي الوحي بحياة القلوب، واعتبر أن حياة القلوب أعظم من حياة الأبدان.

ويكشف القاضي عياض(<sup>١)</sup> أن هذه الروعة، وتلك الهيبة كانت سببًا في إسلام بعض

- الوجيب: الخفق والاضطراب. ابن منظور: لسان العرب، مادة وجب ١/ ٧٩٥.
  - (٢) الخطابي: ثلاث رسائل في إعجاز القرآن ص٦٤.
    - (٣) الزركشي: البرهان في علوم القرآن ٢/ ١٠٧.
       (٤) م القان م الم أما مداما المالكة (٢٠٢٠ م)
- (٤) هو القاضي عياض أحد مشايخ المالكية (٤ ٤ ٦هـ-٤ ٤ ٥هـ) صاحب المصنفات الكثيرة منها: الشفا، وشرح مسلم، ومشارق الأنوار، وغير ذلك. وكان إمامًا في علوم كثيرة، وكانت وفاته بمدينة سبتة. انظر: ابن كثير: البداية والنهاية ١٢/ ٢٢٥.

(11) 235

الكفار من العرب؛ فيقول: «ومنها الروعة التي تلحق قلوب سامعيه عند سماعهم، والهيبة التي تعتريهم عند تلاوته... وقد أسلم جماعة عند سماع آياته؛ منهم: جبير بن مطعم، فإنه سمع النبي علي يقرأ المغرب بالطور، قال: فلما بلغ قوله تعالى: ﴿أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَبْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الخَالِقُونَ<sup>(1)</sup> ﴾ إلى قوله: ﴿أَمْ هُمُ المُصَيْطِرُونَ<sup>(1)</sup> ﴾ كاد قلبي أن يطير، وذلك أول ما وقر الإسلام في قلبي»<sup>(1)</sup>.

ونجد هذا الإعجاز النفسي في القرآن من خلال معالجته للعوارض النفسية للإنسان؛ قدال تعدالى: ﴿وَنُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْـمُؤْمِنِينَ وَلاَ يَزِيدُ الظَّالِينَ إِلاَ حَسَارًا<sup>(١)</sup> ﴾، وقال تعدالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتْكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لَمَا فِي الصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْـمُؤْمِنِينَ<sup>(٥)</sup> ﴾، فإذا كانت معالجة البدن إنها تكون بالأغذية والأدوية؛ فإن معالجة النفوس إنها تكون بشيء روحاني يُجانِسها فيقمع ما يثور في النفس من عوارض؛ ففي القرآن شفاء، وفي القرآن رحمة لمن خالطت قلوبهم بشاشة الإيهان، فأشرقت وتفتحت لتلقى ما في القرآن من روح وطمأنينة، وأمن وسلام، وموعظة وعرة.

وفي القرآن شفاء من الوسوسة والقلق والحيرة، وفرط الحزن وشدته، فهو يصل القلب بالله، فيسكن ويهدأ ويطمئن ويستشعر الحماية والأمن، ويرضى فيستروح الرضا من الله عن الحياة، والقلق مرضٌ، والحيرة نَصَب والوسوسة داء؛ ومن ثَمَّ هو رحمةٌ للمؤمنين، وله تأثير عجيب في النفس الإنسانية؛ فالقارئ للقرآن يبكي عندما يتلو آياتٍ تبكيه، ويفرح عندما يتلو آيات فيها فرح، وذاك أعظم دليل على الإعجاز النفسي.

وفي القرآن شفاء من الاتجاهات المختلفة في الشعور والتفكير؛ فهو يعصم العقل من الشطط، ويُطلق له الحرية في مجالاته المثمرة، ويَكُفُّه عن إنفاق طاقته فيها لا يُجدي ولا ينفع، ويأخذه بمنهج سليم مضبوط يجعل نشاطه منتجّا ومأمونًا، ويعصمه من الشطط

- (١) (الطور: ٣٥).
- (٢) (الطور: ٣٧).
- (٣) القاضي عياض اليحصبي: الشفا بتعريف حقوق المصطفى ١/ ٢٧٤.
  - (٤) (الإسراء: ٨٢).
  - (ە) (يونىن: ٥٧).

Tes II

والزلل، وفي القرآن شفاء من العلل والأمراض الاجتهاعية التي تُقَوَّض بناء المجتمعات، وتذهب بسلامتها وأمنها وطمأنينتها سُدًى، وقد كان هذا العلاج ملاحَظًا لابن القيم عندما ذكر أن جُمَّاع أمراض القلب هي أمراض الشبهات والشهوات، والقرآن شفاء للنوعين<sup>(۱)</sup>؛ ففيه من البيِّنَات والبراهين القطعية ما يُبَيِّن الحقَّ من الباطل؛ فتزول أمراض الشُّبه المفسدة للعلم والتصوُّر والإدراك.

ويُؤَكِّد الإمام ابن تيمية بطع على تشبيه القرآن بالرُّوح؛ والرُّوح إذا عُدمت فُقدت الحياة؛ قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلاَ الإيتانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاط مُسْتَقِيم <sup>(1)</sup> »، فذكر في الآية أصلين الرُّوح والنور، وكذلك يضرب الله الأمثال للوحي الذي أنزله حياة للقلوب ونورًا لها بالماء الذي يُنَزِّله من السهاء حياة للأرض، وبالنار التي يحصل بها النور، وهذا كما في قوله تعالى: ﴿أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا فَاحْتَمَلَ السَّيْلُ ذَبَدًا رَابِيًا وَمَا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي النَّارِ ابْيَعَاءَ حِلْبَةٍ أَوْ مَتَاعٍ ذَبَدً مِنْكُهُ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللهُ الحَقَّ وَالْبَاطِلَ فَأَمَّا الزَّبُدُ فَيَذْهَبُ جُفَاءً وَأَمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَم

ويُحلل القرآن في إشارات إلهية معجزة نفسيات بعض الناس؛ فهو مثلاً يُصَوِّر لنا نفسية الملوك، وأنهم أفقر الناس لكثرة احتياجهم، وأكثرهم قلقًا وحبًّا لسفك الدماء؛ بسبب كثرة ما يملكونه أو يطمحون إليه، قال تعالى على لسان ملكة اليمن: ﴿إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُوا أَعِزَّةَ أَهْلِهَا أَذِلَةً وَكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ <sup>(٥)</sup> ، ويُصَوِّر القرآن مشهدًا قويًّا؛ يُصَوِّر حقيقة الملوك من خلال محاجاة موسى لفرعون وقومه، قال تعالى: ﴿قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ الْمَالِينَ ؟ قَالَ رَبُّ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُهَا إِنْ كُنْنُمُ مُوقِنِينَ

- (١) ابن القيم: مفتاح دار السعادة ١/ ٢٥٠.
  - (٢) (الشوري: ٥٢).
    - (٣) (الرعد: ١٧).
  - (٤) ابن تيمية: مجموع الفتاوي ١٩/ ٩٤.
    - (٥) (النمل: ٣٤).

#### وة للعالمين أس

، قَالَ لَيْ حَوْلَهُ أَلاَ تَسْتَمِعُونَ ، قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُّ آبَائِكُمُ الأَوَّلِينَ ، قَالَ إنَّ رَسُولَكُمُ الَّذِي أُرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَجْنُونٌ ٢ قَالَ رَبُّ المَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِنْ كُنتُم تَعْقِلُونَ ٢ قَالَ لَئِن اتَّخَذْتَ إِلَّما غَيْرِي لأَجْعَلَنَّكَ مِنَ المَسْجُونِينَ (١٠) ﴾، ويُصَوِّر نفسية الشرير وما يُعانيه من القلق والحيرة، وقِلَّة الاستقرار وخوفه من نفسه بحيث يهرع إلى أمثاله، قـال تعـالي: ﴿ كَالَّذِي اسْتَهْوَنُهُ الشَّبَاطِينُ فِي الأَرْضِ حَبْرَانَ لَهُ أَصْحَابٌ بَدْعُونَهُ إِلَى الْهُدَى انْتِنَا قُلْ إِنَّ هُدَى الله هُوَ الْهُدَى وَأُمِرْنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَيَنَ (٢) ﴾، وقال تعالى: ﴿ إِنَّهَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُحَوِّفُ أَوْلِيَاءَهُ فَلا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ (") . ويُصَوِّر -أيضًا- نفسية الإنسان الخيِّر في سعادته بذاته وبما يفعل، وفي إيهانه بقيمة الخير، وانسجامه مع نفسه ومع غيره؛ قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا بَتَّقُونَ ﴾ لهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ (\*) ﴾، وقال تعالى: ﴿ إِنَّهَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحُونَ (\*) ﴾ (1).

وإن روعة القرآن الكريم وعظمته تتجلَّى من خلال تبديله لسلوكيات البشر مِن النقيض إلى النقيض؛ فالقرآن قادر على تحويل غِلاظ القلوب إلى رحماء؛ تنهمر أعينهم من آياته البينات، ولنا في عمر بن الخطاب منه القدوة والمثل في ذلك، كما أنه قادر على تبديل الأثرة إلى إيثار؛ وهذا ما يَتَّضح من خلال وصفه للأنصار -الذين كانوا يتحاربون من أجل الغنائم وحظوظ النفس في الجاهلية- حيث قال فيهم رب العزة عَيْنَ: ﴿وَالَّذِينَ نَبَوَّءُوا النَّادَ وَالإِبْمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلاَ بَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً عِمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُلِحُونَ(٧) ﴾، فالقرآن الكريم قادر على تبديل سلوكياتنا وأخلاقنا المرذولة إلى النقيض والحسن، قال تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ بَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ (^) ﴾

- (١) (الشعراء: ٢٢-٢٩).
  - (٢) (الأنعام: ٧١). (۳) (آل عمران: ۱۷۵).
  - (٤) (يونس: ٦٤، ٦٤).
    - (٥) (الحجرات: ١٠).

(11)

-7æ

- (٦) بلقاسم محمد الغالى: ملامح الإعجاز النفسى في القرآن الكريم، ص١٧. (٧) (الحشر: ٩).

  - (٨) (الإسراء: ٩).

205 120

لقد ثبت تأثير القرآن في علاج النفوس؛ وذلك أعظم مظهر يَدُلَّ على إعجازه، وذروة العلاج النفسي في الإسلام هي «الذِّكُرُ»؛ وذِكُرُ الله بالقلب واللسان والجوارح والسلوك والعمل، واستشعار رب العالمين على الدوام في كل قول وفعل؛ ففي الذِّكُر شفاء وأمن وطمأنينة؛ لأن الذِّكُر يُعيد الصلة المقطوعة بين العبد وربه، ويربط النفس بمنبعها، ويردُّ الصنعة إلى صانعها؛ فهو تَنَّ الأعلم بحقيقتها، والأقدر على علاجها؛ ومن ثَمَّ قال تعالى: فوَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَحِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدُخُلُونَ جَهَنَّم ذاخِرِينَ<sup>(۱)</sup> ﴾، وقال تعالى: فَوَاذَكُرُونِي أَذْكُرْ كُمْ<sup>(۲)</sup> ﴾، فيعود النور ليغمر النفس، ويحلُّ العهار مكان الخراب، وتتجلَّى كلمات الله على قلب العبد الخاشع.

ومن العوارض النفسية التي يُداويها القرآن وساوس الصدور، وأحاديث النفوس، وهي من أقوى أمراض النفس وأشدها تأثيرًا في الإنسان وإيذاءً له؛ وهذا العلاج النفسي ذو التأثير العجيب يتمُّ العلاج به بشرط الاستجابة؛ بل إن صلاح القلب في مثل هذه الحالات النفسية وسعادته موقوف على الذِّكْرِ وتلاوة القرآن، قال تعالى: ﴿إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِحُرٌ وَقُرْآنٌ مُبِينٌ ﴾ لِيُنْذِرَ مَنْ كَانَ حَيَّا<sup>(٢)</sup> ﴾، فأخبر تَكْ أن الانتفاع بالقرآن والإنذار به إنها يحصل لمن هو حي القلب، كما قال في موضع آخر: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لَمِنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ<sup>(٤)</sup> ﴾، وقال تكن: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لله وَلِلرَّسُولِ إِذَا وَقُرُرَانٌ مُبِينُ ه لِيُنْذِرَ مَنْ كَانَ حَيَّا<sup>(٢)</sup> ﴾، وقال تكن: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لله وَلِلرَّسُولِ إِذَا يحصل لمن هو حي القلب، كما قال في موضع آخر: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لله وَلِلرَّسُولِ إِذَا وَقُرُكُمُ لَا يُحْيِيكُم<sup>(٥)</sup> ﴾، فأخبر تكل أن حياتنا إنها هي باستجابتنا لما يدعونا القرآن إليه من الإيان والعلم؛ وذلك لأن مِنْ أحدث طرق العلاج النفسي لدى الأطباء السلوكين هو تدريب المريض النفسي على الاسترخاء في أي موقف يكون فيه، وذلك في جلسات تدريب المريض النفسي على الاسترخاء في أي موقف يكون فيه، وذلك في جلسات الإيان والعلم، وهذا ما يُسمى بتشكيل السلوك، وهو ما علَّمَنَا إيَّاه النبي يَكْ إذ قال: «إِذَا الغضب، وهذا ما يُسمى بتشكيل السلوك، وهو ما علَّمَنَا إيَّاه النبي قَعْر إذ قال: «إِذَا

- (۱) (غافر: ۲۰).
- (٢) (البقرة: ١٥٢).
- (۳) (یس: ۲۹، ۷۰).
  - (٤) (ق: ٣٧).
  - (٥) (الأنفال: ٢٤).

غَضِبَ أَحَدُكُمْ وَهُوَ قَائِمٌ فَلْيَجْلِسْ، فَإِنْ ذَهَبَ عَنْهُ الْغَضَبُ وَإِلاَّ فَلْيَضْطَجِعْ»<sup>(1)</sup>.

(12)\_

-2**7**5

إن الأعراض النفسية مثل الغضب والغم والخوف والجزع كثيرًا ما يتعرَّض الإنسان لها، ويُبَيِّن القرآن في سياق الآيات الكثيرة مبلغ حاجة الإنسان إلى علاجها؛ وقد يسلم الإنسان من الأعراض المرضية للبدن، أما الأعراض النفسية فإن الإنسان مدفوع في أكثر أوقاته إلى الوقوع فيها؛ إذ ليس يخلو في أكثر أحواله من استشعار غمِّ أو غضب أو حزن، قلَّ ذلك أو كثر كلُّ بحسب ظروفه ومزاجه وحساسيته؛ قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإِنْسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوَسُوِسُ بِهِ نَفْسُهُ<sup>(٢)</sup>».

وهكذا ترى القرآن قد اشتمل على الترغيب والترهيب، والوعد والوعيد؛ للتأثير على النفس الإنسانية، وتربيتها بالأحداث وَعَرْضِ الحلول الإنسانية من خلال الوقائع الماضية والحاضرة وفي المستقبل، والمفاهيم الإسلامية؛ مثل مفهوم القضاء والقدر الذي يمتاز بأثر نفسي عظيم، ومعنى قضاء الله وقدره ﷺ ليس استسلامًا للعجز والانهزامية؛ بل يدعوك للأخذ بالأسباب فتنشَط النفس لتُعِيد الكرَّة مرَّة أخرى.

ولننظر إلى قصَّة يوسف المسلمى في القرآن؛ حيث بدأت السورة باستعراض الخواطر التي وعندها سَنُدْرِك الإعجاز النفسي في القرآن؛ حيث بدأت السورة باستعراض الخواطر التي تبعث على ارتكاب الجريمة، والتي تبدأ عادة بتسويل من النفس لتطويع المجرم؛ قال تعالى على لسان يعقوب المسلمى: ﴿قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنْفُسُكُمْ أَمْرًا فَصَبُرٌ بَحِيلٌ وَاللهُ المُسْتَعَانُ عَلَى ما تصفُونَ <sup>(٣)</sup>»، والمتأمّل في قصة يوسف المسلمى يجد تحليلاً دقيقًا لكوامن الغيرة والحسد في نفوس إخوة يوسف، ويجد عواطف الأبُوَّة والرحمة والحبِّ والأمل، وعدم اليأس من رَوْحِه في نفس يعقوب، ويجد تحليلاً لشخصيَّة بعض النساء ممن ينتمين لطبقة الحكَّام في مصر في ذلك الوقت، ويُعَدِّد القرآن الكريم مجموعة من القصص الكثيرة التي تكشف عن دوافع النفس الأمَّارة، ولعلَّ أوَّلَ قصَّة في التاريخ الإنساني تَبْرُز فيها النفس الأمَّارة

(١) سنن أبي داود (٤٧٨٢) عن أبي ذرً، ومسند أحمد (٢١٣٨٦)، وصحيح ابن حبان (٥٦٨٨). قال شعيب الأرناءوط: حديث صحيح.
 (٢) (ق: ٢٦).
 (٣) (يوسف: ١٨).



قصةُ ابني آدم، فقال تعالى: ﴿ فَطَوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَتْلَ أَخِيهِ فَقَنَلَهُ فَأَصْبَحَ مِنَ الخاسِرِينَ (١)

ومن اللافت أن هناك وقائع أخرى كثيرة تثبت الإعجاز النفسي واضحًا جليًّا؛ منها: تأثُّر النجاشي وقساوسته لمَّا قرأ عليه جعفر بن أبي طالب شي في الهجرة الأولى إلى الحبشة صدرًا من (كهيعص)، فبكى النجاشي حتى اخضلَّت لحيته، وبكى أساقفته حتى اخضلَّت مصاحفهم حين سمعوا ما تُلِيَ عليهم، ثم أرسل النجاشي إلى رسول الله تَشِير سبعين عالمًا من علماء النصارى، فقرأ عليهم سورة (يس) فبكوا وآمنوا، وإلى هذا يُشير القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا سَمِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى أَعْيُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ عِمَّا عَرَفُوا مِنَ الحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَا آمَنَّا فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ<sup>(٢)</sup> ﴾.

ويتجلَّى هذا الإعجاز فيما كتبته البريطانية ماري ويلدز في كتاب بعنوان: (رحلتي من الكنيسة إلى المسجد، لماذا؟) سجلت هذه المرأة ما فعلته بها (رسائل النور) لبديع الزمان سعيد النورسي، وهي رسائل ضَمَّنها المؤلف معانيَ من القرآن والسُّنَّة حول أسئلة تَحَيَّر الإنسانُ في الإجابة عنها، تقول الكاتبة: «لقد نجوت من تلك الحفرة المظلمة التي كنت أشعر بها، وانزاحت عني غشاوتها واحدة بعد الأخرى، بمعاونة أصدقاء مسلمين في الجامعة وصبرهم عليَّ ومؤازرتهم إيَّايَ.. لقد تعلمنا لغة جديدة للتفاهم مع الدنيا والكون هي لغة القرآن»<sup>(٢)</sup>.

ومن صنيع القرآن في نفوس غير العرب: حادثة المرأة اليوغسلافية النصرانية التي أورد سيد قطب قصة تأثُّرها بآيات القرآن؛ ذلك لأن «الأداء القرآني يمتاز ويتميز عن الأداء البشري بأن له سلطانًا عجيبًا على القلوب، حتى ليبلغ أحيانًا أن يُؤَثِّر بتلاوته المجرَّدة على الذين لا يعرفون من العربية حرفًا»، ولقد استمعت هذه المرأة إلى خطبة فيها نصوص قرآنية، وقد تبينت من خلال إحساسها النفسي بروعة معاني بعض الآيات القرآنية، واختلافها في السياق عن غيرها من الكلام، وهذه الفقرات كانت تُخْدِثُ رعشة

- (۱) (المائدة: ۳۰).
- (٢) (المائدة: ٨٣).

<sup>(</sup>٣) ماري ويلدز: رحلتي من الكنيسة إلى المسجد لماذا؟، تقديم: المستشار محمد عزت الطهطاوي، ص١٥.

111 275

وقشعريرة في نفسها عندما تسمعها، أليس هذا إعجازًا نفسيًّا لهذه المرأة التي لا تعرف العربية؟! والقصص في هذا المجال كثيرة <sup>(١)</sup>.

ومن ثُمَّ فالقرآن في تعريف الإنسان بذاته يرتكز على الصراحة والحقَّ، فيكشف عن جوانب سلبيَّة، كما يكشف عن جوانب إيجابيَّة، ويُوَضِّح أنَّ جوانب السلب والإيجاب تتعايش داخل النفس، وقد يغلب جانبٌ على آخر ويطغى بقوَّته عليه، ويبقى الجانب الآخر في أغوار الإنسان؛ فقال تعالى: ﴿وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا ۞ فَأَهْمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُواهَا<sup>(٢)</sup>﴾، وأوضح أنَّ الطغيان يجرُّ الإنسان إلى الكفر والرغبة في الاستغناء عن الله، قال تعالى: ﴿كَلاَ إِنَّ الإِنسَانَ لَيَطْغَى ۞ أَنْ رَآهُ اسْتَغْنَى<sup>(٣)</sup>﴾<sup>(٤)</sup>.

ولا ريب أن القرآن الكريم يرتفع عن الفلسفات الأخلاقيَّة النابعة من بعض أولئك الذين يَرَوْنَ الأخلاق من منظور ضيِّق، أو نفعي أو فِطري؛ إنه يُرَبِّي النفس البشرية بكافَّة توجُّهاتها وتطلُّعاتها وانتهاءاتها، فلا يتوقَّف عند منظور قوم بعينهم؛ فمعيار مهمٌّ من معاييره أن يرتقي بالنفس البشريَّة ارتقاءً أخلاقيًّا، يتوافق مع ما أُعِدَّت له من إعهار الأرض، فلن يُكَوِّن الإنسانُ حضارة قويَّة مستمرَّة إلاَّ إذا كانت قاعدتها نفسًا إنسانيَّة قويمة.

على أنَّ ثمة إعجاز آخر للقرآن في النفس البشريَّة السويَّة، يكمن في هِدايتها إلى الحقِّ وطريق الخير، دون كثرة توضيح أو تعليل، وإنْ كان صاحبها من أشدًّ الناس عداوةً للإسلام، ومن أوضح الأمثلة على ذلك ما تجسَّد في قصَّة إسلام عمر بن الخطاب هُ، وجبير بن مُطْعِم هُ <sup>(0)</sup>.

فهل فَرَضَ القرآنُ إعجازه على نفوس هؤلاء فقط لتَتَغَيَّر من النقيض إلى النقيض؛ فتستنير بصائرهم، فيؤمنوا بمعجزة المصطفى ﷺ بمجرَّد سماعهم آيات منها، دون غيرهم

- (١) مجلة الفرقان، العدد السادس، يوليو ٢٠٠٠م ص٥٩، ٦٠.
  - (٢) (الشمس: ٧، ٨).
    - (٣) (العلق: ٦، ٧).
  - (٤) أكرم العمري: الرسالة والرسول ص٥١-٥٤.
  - (٥) الصالحي الشامي: سبل الهدي والرشاد ٩/ ٤٢٢.



ممن لجَوا في العناد والتكذيب؟!

والحقيقة أن القرآن لم يفرض إعجازه في النفس على هؤلاء الذين سبقوا إلى الإيهان به فحسب، بل فرضه كذلك على مَنْ ظلُّوا على سفههم وشركهم عنادًا وتمسُّكًا بدين الآباء؛ فقد كان طواغيت قريش وصناديد الوثنيَّة العتاة يتسلَّلون في أوائل عصر النبوة خفية عن قومهم؛ ليسمعوا آيات هذا القرآن دون أن يملكوا إرادتهم<sup>(١)</sup>!

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر: سيد قطب: التصوير الفني في القرآن ص ١٧ – ٢٤.



البساب الثاني

lie Itiliz

Zhalip Bergh ingin



استفىء يه العالم من بعلمه وقد

ن آمجازًا غيبًا، أو علميًا، أو باليل

ت النام ". وهذا الحديث دليل مر

15

اعتوت الأمة الإسلامية منا يشأتها والسنة السوية اعتمانا بالقاء لأعا الترجان اليمل لتعاليم الله في فتوصّلوا إلى على فريد الاحد على الحرى والتعديل الذي لم تسبقهم اليه أمَّة من الأمم، والغرض منه الكشف عن أحو الدقواة السبق وعين الصابوقي من الكافب، کلماته 🖑 دلیل نبوته

كما كان منطلقهم من وراء ذلك الاهتيام -أيضبا- إيانهم بأن عمدًا على قد ضرب المبحث الأول: الإعجاز الغيبي الم المبحث الثاني: الإعجاز العلمى المبحث الثالث: الإعجاز البياني

م يوسنتناول في هذا الفصل محموعة من الماجث التعلقة بصور الاصحار المختلفة وهي

ربو الجزيرة المربية، فمن علي بن حاتم قال: بيما أال يتفال إليموكا : داياكا المتحملات المراسات لم أن أحرب مسكا قطع الشيل. فقال: 10 محمد المعالي المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية الم أرما، وقد أنبت عنها، قال: المَنْ طَالَتْ بِكَ حِنَاةَ لَتَنْ إِلَيَّا تَعْمَدُهُمَّا تَخْتَ اللَّهُ ا

ذِي مُعْجِزَاتٍ لَمْ تَزَلْ

بِفِخَارِ أَحْمَـــدَ تَشْهَدُ

وة للعالمين أس

104

الفصل الثانمي:

کلماته ﷺ دلیل نبوته

اهتمَّت الأمة الإسلامية منذ نشأتها بالسنة النبوية اهتهامًا بالغًا؛ لأنها الترجمان العملي لتعاليم الله تكلن، فتوصَّلوا إلى علم فريد، ألا هو علم الجَرْحِ والتعديل الذي لم تسبقهم إليه أُمَّةٌ من الأمم، والغرض منه الكشف عن أحوال رواة السنة، وتمييز الصادق من الكاذب، فأضحت نصوص السنة الصحيحة من أوثق النصوص التي شهدتها البشرية بعد القرآن الكريم.

كما كان منطلقهم من وراء ذلك الاهتمام -أيضًا- إيمانهم بأن محمدًا على قد ضرب المثل والقدوة في كل شأن من شئون الحياة؛ ليكون منارًا يستضيء به العالم من بعده، وقد حوت سنته على صورًا مختلفة من الإعجاز، سواء كان إعجازًا غيبيًّا، أو علميًّا، أو بيانيًّا، والتي تدلُّ دلالة واضحة على صدق نبوته على .

وسنتناول في هذا الفصل مجموعة من المباحث المتعلقة بصور الإعجاز المختلفة، وهي كالتالي:

Tes lor

# المبحث الأول : ا**لإعجاز الغيبي**

يُعَدُّ الإعجاز الغيبي للنبي ﷺ من أكثر الأدلة على صدقه ﷺ؛ لأن إخباره بالأحداث التي ستقع أو وقعت بالفعل ولم يشاهدها ﷺ فيها دلالة على أن الله الله على أوحي بها إليه مِصداقًا لقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ (١) ﴾.

وسنكتفي هنا بذكر بعض الأحاديث للدلالة على الإعجاز الغيبي في سنته على الأعجاز الغيبي في سنته على المقام لا يتَسع المقام لا يتَسع لأَنْ نستقصي جميع الأحاديث الواردة في هذا الشأن؛ لأنها كثيرة غاية الكثرة.

فما أخبر به محمد على وقد وقع بالفعل في حياته موت النجاشي؛ فعن أبى هريرة المستقلم المحمد على وقد وقع بالفعل في حياته موت النجاشي؛ فعن أبى هريرة المستح «أنَّ رسول الله على نعَى النَّجَاشِيَّ في الْيَوْمِ الَّذِي مَاتَ فِيهِ، خَرَجَ إِلَى المُصَلَّى، فَصَفَّ بِهِمْ وَكَبَرَ أَرْبَعًا»<sup>(٢)</sup>. وهذا الحديث دليل من دلائل نبوته على لأن نعي النجاشي في اليوم الذي مات فيه على الرغم أن المسافة بين الحبشة والمدينة مسيرة أيام وليال تؤكِّد بها لا يدع مجالاً للشكِّ أن الله على هو الذي أخبره بوفاة النجاشي<sup>(٣)</sup>.

ومن معجزاته الغيبية -أيضًا- تنبُّوه ﷺ بفتح بلاد فارس، وانتشار الأمن والأمان في ربوع الجزيرة العربية، فعن عدي بن حاتم قال: بينها أنا عند النبي ﷺ إذ أتاه رجلٌ، فشكا إليه الفاقة، ثمَّ أتاه آخر، فشكا قطع السَّبيل، فقال: «يَا عَدِيُّ هَلْ رَأَيْتَ الحِيرَةَ». قلتُ: لم أرها، وقد أُنبئت عنها. قال: «فَإِنْ طَالَتْ بِكَ حَيَاةٌ لَتَرَيَنَّ الظَّعِينَةَ<sup>(،)</sup> تَرْتَحِلُ مِنَ الحِيرَةِ، حَتَّى

(۱) (آل عمران: ٤٤).

- (٢) البخاري: كتاب الجنائز، باب الرجل ينعى إلى أهل الميت بنفسه (١١٨٨)، ومسلم: كتاب الجنائز، باب
   في التكبير على الجنازة (٩٥١).
  - (٣) فاضل صالح السامرائي: نبوة محمد من الشك إلى اليقين، ص١٦٢.
- (٤) الظعينة: المرآة في الهودج، وهو في الأصل اسم للمهودج. انظر: ابـن حجـر العسقلاني: فـتح البـاري. ٦١٣/٦.

نَطُوفَ بِالْكَعْبَةِ، لاَ نَخَافُ أَحَدًا إِلاَّ اللهَ». قلتُ فيها بيني وبين نفسي: فأين دُعَّار طيِّئ ('' الَّذين قد سعَّروا البلاد<sup>(٢)</sup>. «وَلَئِنْ طَالَتْ بِكَ حَيَاةٌ لَتُفْتَحَنَّ كُنُوزُ كِسْرَى». قلتُ: كسرى بن هرمز. قال: «كِسْرَى بْنِ هُرْمُزَ، وَلَئِنْ طَالَتْ بِكَ حَيَاةُ، لَتَرَيَنَّ الرَّجُلَ يُخْرِجُ مِلْءَ كَفِّهِ مِنْ ذَهَبِ أَوْ فِضَّةٍ، يَطْلُبُ مَنْ يَقْبَلُهُ مِنْهُ، فَلاَ يَجِدُ أَحَدًا يَقْبَلُهُ مِنْهُ، وَلَيَلْقَيَنَ اللهَ أَحَدُكُمُ يَوْمَ يَلْقَاهُ، وَلَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ تُرْجَمَانٌ يُتَرْجِمُ لَهُ، فَيَقُولَنَّ: أَكُمْ أَبْعَتْ إِلَيْكَ رَسُولاً فَيُبَلِّغَكَ؟ فَيَقُولُ: بَلَى. فَيَقُولُ: أَلَمْ أُعْطِكَ مَالاً، وَأُفْضِلْ عَلَيْكَ؟ فَيَقُولُ: بَلَى. فَيَنْظُرُ عَنْ يَمِينِهِ فَلاَ يَرَى إِلاَّ جَهَنَّمَ، وَيَنْظُرُ عَنْ يَسَارِهِ فَلاَ يَرَى إِلاَّ جَهَنَّمَ». قال عدي: سمعت النبي ﷺ يقول: «اتَّقُوا النَّارَ وَلَوْ بِشِقَّةِ تَمَرَةٍ، فَمَنْ لَمْ يَجِدْ شِقَّةَ تَمَرَةٍ فَبِكَلِمَةٍ طَيَّبَةٍ». قال عدي: فرأيت الظعينة ترتحل من الحيرة حتَّى تطوف بالكعبة، لا تخاف إلاَّ الله، وكنت فيمن افتتح كنوز كسرى بن هرمز، ولئن طالت بكم حياةٌ لترونَّ ما قال النبي أبو القاسم ﷺ: «يُخْرِجُ مِلْءَ كَفِّهِ»(\*\*). وحدث هذا في زمن الخليفة عمر بن عبد العزيز ملى فقد كان عماله يطوفون على مَنْ يَقْبَل الصدقة فلا يقبلها أحد؛ فقد أغنى عمر بن عبد العزيز ش الناس، وعن ذلك يقول مهاجر بن يزيد: بعثنا عمر بن عبد العزيز 🐲 فقسمنا الصدقة، فلقد رأيتنا وإنا لنأخذ الزكاة في العام القابل ممن يُتَصَدَّق عليه في العام الماضي<sup>(1)</sup>.

(108)\_

-2**7**5

ومن دلائل إعجازه على الغيبي، والذي يشهد بصدق نبوته على ما بَشَّر به من فتح القسطنطينية عاصمة الإمبراطورية البيزنطية (٥)، فعن عبد الله بن بشر الخثعمي عن أبيه أنه سمع النبي على يقول: «لَتُفْتَحَنَّ الْقُسْطَنْطِينِيَّةُ فَلَنِعْمَ الأَمِيرُ أَمِيرُهَا، وَلَنِعْمَ الحَيْشُ ذَلِكَ

- (١) دُعَّار: جمع داعر وهو الشرير، ويطلق على المفسد والسارق، والمراد قطاع الطريق. وطيئ قبيلة مشهورة، منها عدي بن حاتم المذكور، وبلادهم ما بين العراق والحجاز، وكـانوا يقطعـون الطريـق علـى مـن مـر عليهم بغير جواز، ولذلك تعجب عدي كيف تمر المرأة عليهم وهي غير خائفـة. انظـر: المرجـع السـابق نفس الصفحة.
- (٢) سعروا البلاد: أي أوقدوا نار الفتنة، أي ملثوا الأرض شرًا وفسادًا. انظر: المرجع السابق نفس الصفحة.
  - (٣) البخاري: كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام (٣٥٩٥). (٤) محيي الدين النووي: تهذيب الأسماء واللغات ٢١/٢
- (٥) وكذلك بشر النبي ﷺ بفتح اليمن، والعراق، والشام، ويبت المقـدس، ومصـر، والـروم، وفـارس، انظـر الحديث في البخاري: أبواب فضائل المدينة، باب من رغب عن المدينة (١٧٧٦)، ومسلم: كتـاب الحـج، باب الترغيب في المدينة عند فتح الأمصار (١٣٨٨).

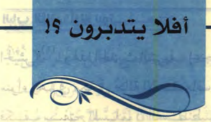
205 100

الجَيْشُ»<sup>(1)</sup>. وهذا الحديث الشريف إعجاز غيبي قلَّما يتوقَّعه أي متأمَّل لواقع المسلمين؛ سواء وهم في مكة في حالة الاستضعاف، أم في المدينة في حالة الاستقرار المشوب بالحذر، فكيف سيفتح المسلمون القسطنطينية الحصينة ؟! (صورة رقم ٥) وهي عاصمة الإمبراطورية البيزنطية، التي ما انفكَّت تصارع أُمَّة الفرس، فكانت الحرب سِجالاً بين الإمبراطوريتين العُظميين، وكانت معظم الأرض مقسَّمة بينهما، فكيف سينتصر المسلمون على هذه الإمبراطورية التليدة ؟!

لكن إيهان المسلمين بصدق رسول الله على دفعهم إلى محاولات عديدة لنيل هذا الشرف؛ بداية من عهد معاوية بن أبي سفيان اللذي أرسل ابنه يزيد على رأس جيش مكوَّن من كثير من الصحابة وأبناء الصحابة، الذين أرادوا نيل شرف مدح رسول الله للجيش الفاتح للقسطنطينية، ثم تعدَّدت المحاولات في القرون اللاحقة حتى فتحها محمد الفاتح الخليفة العثماني العظيم في عام (٨٥٧هـ/ ١٤٥٣م)، فكانت فتحا عظيمًا، ونبلاً كبيرًا مُنح لمحمد الفاتح من قِبَلِ رسول الله عَنْ، وترتّب على هذا الفتح المجيد سقوط الإمبراطورية البيزنطية، ولم تقم لها من يومها قائمة.

ونختم مبحثنا هذا بحديثه على الذي يدل دلالة واضحة على صدق نبوته، ألا وهو ظهور النار في أرض الحجاز كما تنبأ بذلك الرسول على فقال: «لاَ تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى تَخْرُجَ نَارٌ مِنْ أَرْضِ الحِجَازِ، تُضِيءُ أَعْنَاقَ الإِبِلِ بِبُصْرَى»<sup>(٢)</sup>. وقد ظهرت هذه النار في أرض الحجاز سنة (١٢٥٦هـ/ ١٢٥٦م) بالحرة قرب المدينة المنورة، وذكرها المؤرخون المعاصرون لها في كتبهم؛ كالقرطبي في كتابه (التذكرة)<sup>(٣)</sup>، وابن تيمية، وابن كثير، وغيرهم<sup>(١)</sup>.

- (١) أحمد (١٨٩٧٧)، والحاكم (٨٣٠٠) وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجـاه. ووافقـه الـذهبي. والهيثمي: مجمع الزوائد ٦/ ٢٢٩. وقد ذكر راوي الحديث عبد الله بن بشر الخثعمي، أن مسلمة بن عبـد الملك القائد العام للجيوش الإسلامية في عهد الخلافة الأموية قد تأكد من صحة هـذا الحـديث، فـأمر بالتحرّك فورًا تجاه القسطنطينية لفتحها.
- (٢) البخاري عن أبي هريرة: كتاب الفتن، باب خروج النار (٢١١٨)، ومسلم: كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب لا تقوم الساعة حتى تخرج نار من أرض الحجاز (٢٩٠٢).
  - (٣) القرطبي: التذكرة ص٢٢٥.
- (٤) انظر: أبين تيمية: الجمواب الصحيح ٣/ ١٦٢، ١٦٣، ٥/ ٤٢٠، ٦/ ٨٩، وابين كثير: البداية والنهاية. ٢/ ٣٩٥.



مداور من المدينة الم

2:65

1Kalleter



E will Brits & US with before

action al var alacat







Ju Kierallist in Strill at his

# نبوءة فتح القسطنطينية

世间也得这种自己是 起口





# المبحث الثاني : الإعجاز العلمي

تُعَدُّ الإشارات العلمية الواردة في السنة النبوية من أبرز الدلائل على أن محمدًا هو حاتم الأنبياء والمرسلين؛ لأن سبقه العلمي من قبل ألف وأربعهائة سنة، وفي بيئة بدائية لا تملك مفاتيح العلم والمعرفة، بالإضافة إلى أميته يقطع الطريق أمام القائلين بأن محمدًا ﷺ قد تلقَّى هذا العلم من بَحيرا، أو ورقة بن نوفل، أو من غيرهم، كما أنه يُثبت بما لا يدع مجالاً للشكِّ أن المصدر الوحيد الذي اصطفى منه محمد ﷺ تعاليمه هو الله جلَّ في علاه.

وللتعامل مع قضية الإعجاز العلمي في السُّنة النبوية ضوابط يجب أن تراعى؛ منها: اختيار الأحاديث المحتوية على إشارات إلى الكون ومكوناته وظواهره، والتثبُّت من معرفة درجة الحديث، واستبعاد كل الأحاديث الموضوعة، وكذلك جمع الأحاديث الواردة في الموضوع الواحد؛ لأن بعضها يفسر بعض، وفهم النص أو النصوص النبوية وفق دلالات الألفاظ في اللغة العربية، ووفق قواعدها، وفهم النص النبوي في ضوء سياقه وملابساته، وفهمه في نور القرآن الكريم؛ لأن أحاديث رسول الله ﷺ شارحة لكتاب الله، ومبيِّنة لدلالات آياته..<sup>(۱)</sup>. كما أنه ينبغي ألاً يُوَوَّل حديث لرسول الله ﷺ العلمية الثابتة.

لقد جاءت السنة النبوية بمجموعة من الأحاديث الشريفة التي تحتوي على كمِّ من الحقائق العلمية التي أثبتها العلم التجريبي الحديث؛ منها على سبيل المثال ما رواه أبو بردة عن أبيه، قال: صلينا المغرب مع رسول الله ﷺ، ثم قلنا: لو جلسنا حتى نصلي معه إلعشاء. قال: فجلسنا، فخرج علينا، فقال: «مَا زِلْتُمْ هَهُنَا؟» قلنا: يا رسول الله، صلينا

<sup>(</sup>١) للتعرف على الضوابط التي حددها العلماء لكون الحديث النبوي معتبرًا في أحاديث الإعجاز العلمي انظر: زغلول النجار: الإعجاز العلمي في السُنة النبوية ص٢٦-٣٢.

معك المغرب، ثم قلنا: نجلس حتى نصلي معك العشاء. قال: «أَحْسَنْتُمْ» أو «أَصَبْتُمْ». قال: فرفع رأسه إلى السماء وكان كثيرًا مما يرفع رأسه إلى السماء، فقال: «النُّجُومُ أَمَنَةٌ لِلسَّمَاءِ، فَإِذَا ذَهَبَتِ النُّجُومُ أَتَى السَّمَاءَ مَا تُوعَدُ، وَأَنَا أَمَنَةُ لأَصْحَابِ، فَإِذَا ذَهَبْتُ أَتَى أَصْحَابِي مَا يُوعَدُونَ، وَأَصْحَابِي أَمَنَةٌ لأُمَّتِي، فَإِذَا ذَهَبَ أَصْحَابِي أَتَى أُمَّتِي مَا يُوعَدُونَ»<sup>(1)</sup>

(10) 22

في هذا الحديث الشريف حقيقة علمية أثبتها العلم الحديث، ألا وهي ذهاب النجوم وانكدارها وطمسها، ثم انفجارها وزوالها بتحوُّلها إلى دُخان السهاء.

ونظرًا لضخامة كتل النجوم فإنها تُهيمن بقوى جذبها على كل ما يدور في فلكها من كواكب، وكويكبات، وأقهار، ومذنبات، وغير ذلك من صور المادَّة، والنجوم ترتبط فيها بينها بالجاذبية، وتتجمَّع في وحدات كونية أكبر فأكبر، مرتبطة فيها بينها بالجاذبية أيضًا، فإذا انفرط عقد هذه القوى انهارت النجوم، وانهارت السهاء الدُّنيا بانهيارها، وانهار الكون كله بانهيار السهاء الدنيا، وهنا تتضح روعة التعبير النبوي الشريف: «النُّجُومُ أَمَنَةً لِلسَّمَاءِ، فَإِذَا ذَهَبَتِ النُّجُومُ أَتَى السَّمَاءَ مَا تُوعَدُ...»<sup>(٢)</sup>.

وهذا الحديث الشريف إعجاز علمي واضح، فمَنْ أخبر رسولَ الله على بسرِّ غريب كهذا من أسرار نشأة الكون وتوازنه؟ وكيف عرف محمد على الأميُّ، الذي يعيش في أمَّة جاهلة لم يقم للعلم فيها راية هذه الحقيقة العلمية الخالدة؟! إنه الله الذي أوحى لنبيه هذا الأمر، فصدق رسوله على .

ومن الأحاديث النبوية التي بهرت العلماء غير المسلمين في العصر الحديث، وكانت سببًا في إسلام عدد لا بأس به منهم، قوله ﷺ: «إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا، ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْلَ ذَلِكَ...»<sup>(٣)</sup>.

- (۱) مسلم: كتاب فضائل الصحابة، باب بيان أن بقاء النبي ﷺ أمان لأصحابه وبقاء أصحابه أمان للأمة (۲٥٣١).
  - (٢) زغلول النجار: الإعجاز العلمي في السنة النبوية ص١٣٤–١٣٥.
- (٣) البخاري عن عبد الله بن مسعود: كتاب الأنبيآه، باب قول الله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنَّ جَاعِلٌ في الأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البقرة: ٣٠] (٣٢٠٨)، (٣٣٣٢)، ومسلم: كتاب القدر، باب كيفية الخلق الآدمي في بطن أمه... (٢٦٤٣).

705 109

يوضح حديث رسول الله ﷺ السابق أن خلق الإنسان يمرُّ بثلاث مراحل، وهي: النطفة، والعلقة، والمضغة، تكتمل خلال الأربعين يومًا الأولى من بدء عملية الإخصاب، والملاحظات العلمية الدقيقة التي تجمّعت لدى العاملين في حقل علم الأجنة البشرية تؤكد ذلك.

وكان بعض علماء الحديث قد فهموا تلك المدة على أنها ثلاث أضعاف ذلك - أي مائة وعشرين يومًا - لأنهم فهموا التعبير بـ «مِنْلَ ذَلِكَ» في نصِّ الحديث على أنها تُشير إلى الفترة الزمنية المحدَّدة بأربعين يومًا لكل مرحلة من المراحل الثلاث: النطفة، والعلقة، والمضغة، وينفي ذلك الفهم حديثٌ آخر لرسول الله ﷺ قال فيه: «إذَا مَرَّ بِالنُّطْفَة ثِنْتَانِ وَأَرْبَعُونَ لَيْلَةً بَعَثَ اللهُ إِلَيْهَا مَلَكًا، فَصَوَّرَهَا، وَخَلَقَ سَمْعَهَا وَبَصَرَهَا وَجِلْدَهَا وَخْمَهَا وَعِظَامَهَا...»<sup>(1)</sup>.

وشكل المضغة لا صلة له بشكل الإنسان من قريب أو بعيد، ولكن تبدأ المضغة في اكتساب الشكل الإنساني بالتدريج في الأيام الخمسة التالية لتخلّق المضغة؛ أي في الفترة من اليوم الأربعين إلى الخامس والأربعين من بعد عملية الإخصاب، وفي اليوم الخامس والأربعين يتم تكوُّن الأعضاء، والهيكل العظمي بصورة ظاهرة، وتستمرُّ عملية الانقسام الخلوي والتهايز الدقيق في الخلق بعد ذلك.

وقد ثبت بالدراسات المستفيضة في مجال علم الأجنة البشرية أن هذه المراحل لا تبدأ إلاَّ مع نهاية مرحلة المضغة، أي مع نهاية الأسبوع السادس من بدء الحمل (بعد ثنتين وأربعين ليلة) وبذلك يثبت صدق رسول الله ﷺ في الحديثين المذكورين، وفي كل حديث قاله.

كيف عرف محمد ﷺ هذه الدقائق العلمية المعقدة، والمتناهية الدقَّة في خلق الجنين، والتي تتراوح أبعادها بين الجزء من عشرة آلاف جزء من الملليمتر حتى تصل إلى حوالي

(١) مسلم عن عبد الله بن مسعود: كتاب القدر، باب كيفية الخلق الأدمي في بطن أمه وكتابة رزقه وأجله وعمله وشقاوته وسعادته (٢٦٤٥). وقد علق الدكتور محمد فياض على فهم بعض علماء المسلمين الخاطئ للحديث في كتابه إعجاز آيات القرآن في بيان خلق الإنسان ص١٣٤.

(1) 255

عشرة ملليمترات فقط؟!(^).

وهذه المراحل الجنينية حتى لو نزلت مع السّقط وهي غارقة في الدماء ما كان ممكنًا للإنسان أن يُدركها فضلاً عن رؤيتها، ووصفها، وتسميتها بأسائها الصحيحة، ومن هنا كانت تعبيرات وصف مراحل الجنين كما جاء في الحديث السابق من أوضح جوانب الإعجاز العلمي في سُنَّة رسول الله ﷺ، ودليلاً ناصعًا على صدق نبوته ﷺ.

هذه بعض الإشارات العلمية في سُنَّتِه عَظَّم، والمجال لا يتَّسع لعرض المزيد منها، ولكنها تؤكِّد بها لا يدع مجالاً للشكِّ صدق النبي محمد على الله عن ربِّ العزَّة.

# المبحث الثالث :

## الإعجاز البياني

من أبرز دلائل نبوَّته ﷺ أنه أوتي جوامع الكلم، وهذه خاصية لم يعطها أحدٌّ قبله ولا بعده؛ لـذلك يقـول رسـول الله يَظْنِي: «أُوتِبِتُ جَوَامِعَ الْكَلِمِ، وَاخْتُصِرَ لِيَ الْكَـلاَمُ اخْتِصَارًا» (٢). وقال ﷺ في حديث آخر: «بُعِنْتُ بِجَوَامِعِ الْمَلِمِ...» (٣).

وجوامع الكلم تعني أن الله على جمع له المعاني الكثيرة في ألفاظٍ قليلة؛ فتجد أن الجملة النبوية تتكون من عدد محدود جدًّا من الكلمات، ومع ذلك فهي تحتوي على كمٍّ هائل من الأحكام والمواعظ والعِبَر والتوجيهات، وهذا لا يكون لغيره، ، ولم العُفسه فيه أحد، وهذا ليس في جانب معيَّن من كلامه أو في بعض أحاديثه، إنها هو يشمل كل كلامه وجميع أحاديثه، مما يدخل في باب الإعجاز والتحدي.

وأيضًا فإن اختصار الكلام يؤدي إلى سهولة حفظ الأحاديث النبوية، إضافة إلى تجدُّد استخراج الأحكام منها مع مرور الزمن بما يناسب تغير المكان والزمان، فتصبح الشريعة

- (١) زغلول النجار: الإعجاز العلمي في السنة النبوية ص٢١٦–٢٢٢.
- (٢) رُواه العجلوني في كشف الخفاء ٦/٢٦٣، وذكر أنه حديث مرسل وله شواهد في الصحيح. (٣) البخاري عن أبي هريرة: كتاب الجهاد والسير، باب قـول الـنبي ﷺ: (نصيـرْتُ يالرُعْـب مَسِـيرَة شَـهْرٍ».



الإسلامية صالحة في كل الظروف والأحايين.

وهذه الخاصية العجيبة جعلت الكثير من فقهاء الإسلام يختارون من أحاديث رسول الله عنه بعض الأحاديث القليلة التي لو أضيفت بعضها إلى بعض، فإنها تعبر عن الإسلام بكامله! وتلخص الشريعة الإسلامية الجامعة تلخيصًا نادرًا.. ومن أمثلة ذلك ما فعله الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله حين قال: «أصول الإسلام على ثلاثة أحاديث: حديث عمر هنه: «إِنَّهَا الأَعْمَالُ بِالنَيَّاتِ»<sup>(1)</sup>. وحديث عائشة عضي : «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ فِيهِ، فَهُوَ رَدٌّ»<sup>(7)</sup>. وحديث النعمان بن بشير: «الْحَلالُ بَيِّنٌ وَالْحَرَامُ بَيِّنَ<sup>(7)</sup>»<sup>(3)</sup>. فكل حديث مما سبق يلخص جانبًا كاملاً من الإسلام بشكل عجيب، حتى وكأنك قرأت عن الإسلام كله إذا قرأتهم.

وذِخُر أمثلة من جوامع كلِمِه ﷺ يصعب جدًّا؛ لأن هذا يعني مراجعة كل كلماته وأقواله فكلها من جوامع الكلم، كما أن كلها يحتاج إلى شروح كبيرة جدًّا لاسيما جزء من المعاني الهائلة فيها، ومع ذلك فإننا يمكن أن نمرَّ على بعض لأقواله لنفهم المقصود من هذا الوجه العجيب من وجوه الإعجاز..

يقول رسول الله ﷺ: «إِنَّ اللهَ طَيِّبٌ لاَ يَقْبَلُ إِلاَّ طَيِّبًا...»<sup>(٥)</sup>. ففي هذه الكلمات الموجزة جدًّا شرح لنا رسول الله ﷺ ما يقبله الله ﷺ، وما لا يقبله من أعمال أخرى؛ فهو يقبل الأعمال الطيبة وهذه لا حصر لها، فهو يقبل الصدقات والإصلاح والمعروف والصدق والأمانة والنصرة والهداية والمروءة وآلاف وملايين الأعمال الطيبة. كما أنه

- (١) البخاري: كتاب بدء الموحي، باب كيف كمان بدء الموحي إلى رسول الله ﷺ (١)، و مسلم: كتاب الإمارة، باب قوله ﷺ: «إنما الأعمال بالنية ». وأنه يـدخل فيه، (١٩٠٧)؛ وأبو داود (٢٢٠١)، وابس ماجه (٢٢٢٧).
- (٢) البخاري: كتاب الصلح، باب إذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح مردود (٢٦٩٧)، ومسلم: كتـاب
   الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور (١٧١٨).
- (٣) البخاري: كتاب البيوع، باب الحلال بين والحرام بين وبينهما مشبَّهات (٢٠٥١)، ومسلم: كتاب المساقاة، باب أخذ الحلال وترك الشبهات (١٥٩٩).
  - (٤) ابن رجب الحنبلي: جامع العلوم والحكم ٩/١.
- (٥) مسلم: كتاب الزكّاة، باب قبول الصدقة من الكسب الطيب وتربيتها (١٠١٥)، والترمـذي (٢٧٩٩)، وابن ماجه (٢٦٦٣)، وأحمد (٨٣٣٠).

(11) 235

بالتبعية لا يقبل أي عمل خبيث؛ فلا يقبل السرقة ولا الخيانة ولا الجبن ولا الخداع ولا الغش ولا الفاحشة، ولا غير ذلك من آلاف وملايين الأعمال الخبيثة؛ فصارت الكلمات القليلة التي قالها رسول الله ﷺ ركنًا عظيمًا من أركان الإسلام.

> وعلى نسق هذا المثال تدبر في أقواله تَنْشَرُه، والتي منها ما يلي: - «مِنْ حُسْنِ إِسْلاَمِ المَرْءِ تَرْكُهُ مَا لاَ يَعْنِيهِ»<sup>(1)</sup>. - «ازْهَدْ فِي الدُّنْيَا نُجِبَّكَ اللهُ، وَازْهَدْ فِيهَا فِي أَيْدِي النَّاسِ نُجِبَّكَ النَّاسُ»<sup>(٢)</sup>. - «تَعَرَّفْ إِلَى الله فِي الرَّخَاءِ يَعْرِفْكَ فِي الشِّدَّةِ»<sup>(٣)</sup>. - «اتَقُوا النَّارَ وَلَوْ بِشِقِّ تَمَرَةٍ»<sup>(٤)</sup>.

- «الصَّوْمُ جُنَّةٌ»<sup>(1)</sup>.
- «لاَ يَدْخُلُ الجَنَّةَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِنْقَالُ ذَرَّةٍ مِنْ كِبْرٍ»<sup>(v)</sup>. – «كُلُّ مُسْكِرٍ خَرٌ، وَكُلُّ خَمْرٍ حَرَامٌ»<sup>(٨)</sup>. – «خَيْرُكُمْ خَيْرُكُمْ لأَهْلِهِ»<sup>(٠)</sup>.

هذه هي بعض الأمثلة، وهو باب لا نهاية له، وبحر لا ساحل له، وهي إحدى معجزاته الباهرة ﷺ، ومن أعظم دلائل نبوَّته.

- (١) الترمذي (٢٣١٨)، وأحمد (١٧٣٧)، وقال الألباني: صحيح. انظـر حـديث رقـم (٥٩١١) في صـحيح الجامع.
- (٢) ابـن ماجـه (٤١٠٢)، والحـاكم في مستدركه (٧٨٧٣)، والطبرانـي في الكـبير (٥٩٨٢)، وقـال الشـيخ الألباني: صحيح. انظر حديث رقم (٩٢٢) في صحيح الجامع.
- (٣) أحمد (٤ ٢٨٠)، والحاكم (٦٣٠٣)، والطبراني في الكبير (١١٥٨٥)، وقال الشيخ الألباني: صحيح. انظر حديث رقم (٢٩٦١) في صحيح الجامع. (٢) المناسبة مكان المستقد المالية المستقد من القال المستقد (٣٢٠٢٠) (٣٣٠ م
- (٤) البخاري: كتاب الزكاة، بـاب اتّقـوا النّـار ولـو بشـق تمـرة والقليـل مـن الصـدقة (١٤١٣)، (٦٠٢٣)، (٦٥٣٩)، ومسلم: كتاب الزكاة، باب الحث على الصدقة ولو بشق تمرة (١٠١٦).
- (٥) البخاري: كتّاب الأدب، بابّ كل معروف صدقة (٦٠٢١)، ومسلم: كتاب الزكماة، بماب بيمان أن اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف (١٠٠٥).
  - (٦) النسائي (٢٢٢٤)، وقال الألباني: صحيح. انظر حديث رقم (٣٨٦٥) في صحيح الجامع.
     (٧) مسلم: كتاب الإيمان، باب تحريم الكبر وبيانه (٩١)، وابن ماجه (٥٩)، وأحمد (٣٩٤٧).
- َ (٨) مسلم: كتاب الأُشربة، بأب بيان أن كُلّ مُسكر خمر وأن كُلّ خُر حرام (٢٠٠٣)، وابـن ماجـه (٣٣٩٠)، وأحمد (٤٨٣٠).
- (٩) الترمذي (٣٨٩٥)، وابن ماجه (١٩٧٧)، والدارمي (٢٢٦٠)، وقـال الشـيخ الألبـاني: صـحيح. انظـر حديث رقم (٣٣١٤) في صحيح الجامع.

الفصل الثالث CR

البساب الثاني

النبلي يو ومنهد في من المتكاري

light little

たいいは、「「いいい」、いいに、ここの、ここでは、ここであいいでもいいでん

الاسلام، الحان الله مع العاند والدامة والذي الذي يشار مع معلدة المجتسع من

مراه استظفر والعني منتشر والتداية من عر من الراقية و التقرية وسالية التر شالية



10

# النبي ﷺ ومنهجه في حل المشكلات

في سوالالعتقادة التواحم معدم والتي مدل والأراط المالية مع المركفة الألالية مع المركفة المرالية علم عليه )

المبحث الأول: علاجه تله لمشكلة العنف والإرهاب المبحث الثاني: علاجه تله لمشكلة الفقر والبطالة المبحث الثالث: علاجه تله لمشكلة المسكرات والمخدرات

- the second of the second of

المحذ المالات عاديد فل الديم المعطون العراقي المحلط المع مديمه المالي المعدا

قال إبراهيم الأكرمي (شاعر سوري) : فَلأَنْتَ فِينَا نِعْمَةٌ بَلْ رَحْمَةٌ

يَا أَحْمَدُ الْمَحْمُودُ بَاسْتِحْقَاقِ

| للعالمين | وة | أس_ |
|----------|----|-----|
|          |    |     |

# الفصل الثالث:

# النبي على المشكلات

أرسل الله نبيَّه بيَنِي إلى البشر هاديًا ومرشدًا، ومُخْرِجًا لهم من ظلمات الجهل إلى نور الإسلام، فكان عن نعْم القائد والداعية والمربي، الذي يتعامل مع مشكلات المجتمع من حوله بمنطق واقعي متدرِّج؛ بداية من غرس المراقبة في النفس الإنسانيَّة، ثم سدِّ كلِّ المنافذ التي تؤدِّي إلى حدوث المشكلة، وانتهاء بالجانب العلاجي المتدرِّج عَبْر القوانين والتشريعات الحازمة؛ التي تُوقف كلَّ مَنْ تُسَوِّل له نفسه النَّيْل من المجتمع؛ فعاش لذلك المجتمع في أمن وسلام، ومن خلال المباحث التالية نسوق بعض الأمثلة على منهجه يَنْ في في حلِّ المشكلات التي عاصرته، والتي تدلُّ دلالةً واضحةً على نبوَّتِه؛ لأن منهجه يَنْ في الحلِّ كان مَبْنِيًّا على منهج الله وشرعه:

> المبحث الأول: علاجه ﷺ لمشكلة العنف والإرهاب المبحث الثاني: علاجه ﷺ لمشكلة الفقر والبطالة المبحث الثالث: علاجه ﷺ لمشكلة المسكرات والمخدرات



### المبحث الأول:

علاجه ﷺ لمشكلة العنف والإرهاب

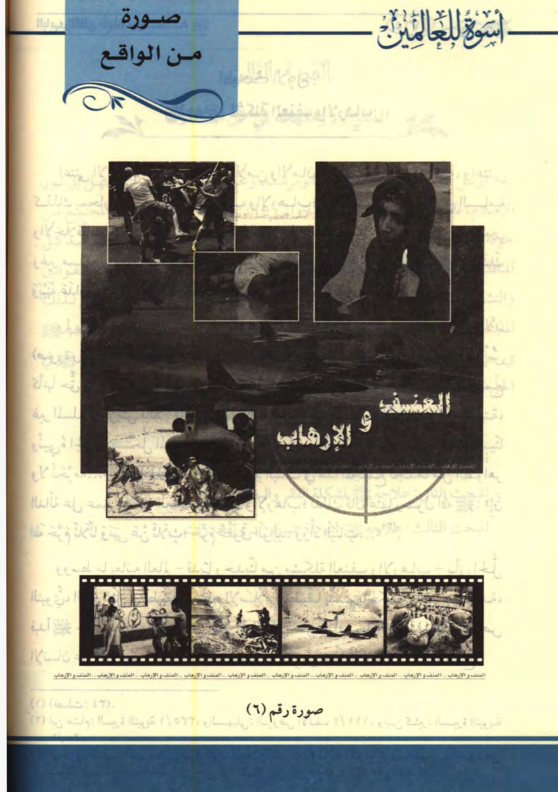
اعتنى الإسلام عناية كبيرة بنشر الأمن والأمان في المجتمع الإنساني كلَّه، واعتنى كذلك بمحاربة كلِّ أشكال العنف والإرهاب؛ لأنها تتنافى مع المعاني السامية والأخلاقيَّات الرفيعة التي حثَّ عليها الإسلام في التعامل بين البشر جميعًا - مسلمين وغير مسلمين - فربُّنَا تبارك وتعالى هو القائل: ﴿ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ<sup>(۱)</sup>، وكانت سيرتُهُ تَتَنِيُّ خيرَ تطبيق لهذه المعاني والقيم.

ولم يكن المجتمع الذي عاش فيه النبي يَنْظِيرُ بأحسن حالاً من المجتمعات العالميَّة الآن (صورة رقم ٦)؛ فمشكلة العنف والإرهاب كانت متجذِّرة فيه بشكل رهيب، وتُحارَسُ كأنها حتُّى من الحقوق، فها هو ذا جعفر بن أبي طالب ش يصف للنجاشي حال المجتمع غير المسلم في قريش قائلاً: «أيها الملك، كُنَّا قومًا على الشرك؛ نعبد الأوثان، ونأكل الميتة، ونُسِيءُ الجوار، يستحلُّ المحارم بعضُنا من بعض في سفك الدماء وغيرها، لا نُحِلُّ شيئًا ولا نُحَرِّ مه...»<sup>(٢)</sup>. وإذا نظرنا إلى ظاهرة وَأُدِ البنات في هذا المجتمع نجدها من الظواهر اللدالَّة على عمق مشكلة العنف والقسوة والإرهاب؛ لذلك قال عنها رسول الله يَشِي: «إِنَّ

ووسط ما يعانيه العالم - قديمًا وحديثًا من مشكلة العنف والإرهاب - يأتي الحلُّ النبويُّ، الذي تمثَّل في تطبيقه للمنهج الإسلامي تطبيقًا يتَّسم بالحكمة والحزم والرحمة، فبدأ عَظَمَ حلَّه لهذه المشكلة بغرس خُلُق المراقبة في نفوس أصحابه؛ فبهذا الخُلُق يحرص الإنسان على أداء حقوق الله وحقوق العباد، فلا يهارِسُ عنفًا أو إرهابًا؛ لأن الله مطَّلع

(۱) (فصلت: ۳٤).

- (٢) ابن هشام: السيرة النبوية ١/ ٣٣٥، والسهيلي: الـروض الأنـف ٢/ ١١١، وابــن كـثير: السـيرة النبويـة ٢٠/٢.
- (٣) البخاري: كتاب الأدب، باب عقوق الوالدين مـن الكبـائر (٨٤٤)، (٦٤٧٣)، ومسـلم عـن المغـيرة بـن شعبة: كتاب الأقضية، باب النهي عن كثرة المسائل من غير حاجة... (٥٩٣) واللفظ له.



705 (11)

عليه، ورقيب على سرائره، فعن معاذ الله أنه قال: قلتُ: يا رسول الله، أوصني. قال: «اعْبُدِ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ...»<sup>(1)</sup>.

ثم ينتقل الحلُّ النبويُّ للمشكلة نقلة أخرى، وذلك بنظرته ﷺ للمجتمع الذي يجب أن يعيش فيه الإنسان، فهناك مجموعة من القيم يجب أن يتحلَّى بها المجتمع؛ أوَّلها: إشاعة رُوح الرفق والعدل بين أبنائه، دون تفرقة بينهم بسبب الجنس أو الدين أو العِرْق؛ فيقول ﷺ : «إِنَّ اللهَ رَفِيقٌ يُحِبُّ الرِّفْقَ، وَيُعْطِي عَلَى الرِّفْقِ مَا لاَ يُعْطِي عَلَى الْعُنْفِ، وَمَا لاَ يُعْطِي عَلَى مَا سِوَاهُ»<sup>(٢)</sup>. وكانت سيرته ﷺ القدوة والمَثَل في ذلك؛ حتى ولو كان الأمر متعلِّقًا به هو شخصيًّا، وأمثلة ذلك في السيرة كثيرة جدًّا؛ فعن عائشة <sup>عضي</sup> أنها قالت: دخل رهطً من اليهود على رسول الله ﷺ، فقالوا: السَّام<sup>(٣)</sup> عليكم. فقالت عائشة <sup>عضي</sup> أنها قالت: دخل رهطً فقلت: وعليكم السَّام واللَّعنة. فقال رسول الله ﷺ : «مَهْلاً يَا عَائِشَةُ، إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الرِّفْقَ فِي الأَمْرِ كُلِّهِ».

وفي رواية: «وَإِيَّاكِ وَالْعُنْفَ وَالْفُحْشَ» – فقلتُ: يا رسول الله، أَوَلَمْ تَسْمَعْ ما قالوا؟! قال رسول الله ﷺ: «قَدْ قُلْتُ: وَعَلَيْكُمْ»<sup>(٤)</sup>.

وثانيها قيمة الرحمة مع المخطئين، وهي من أعظم القيم التي يجب أن ينشأ المجتمع المسلم في ظلِّها؛ لأنها تخلُقُ نوعًا من التعامل الرحيم البعيد كل البُعد عن العنف والإرهاب، ولننظر إلى سيرته ﷺ لندرك عظمة هذه القيمة عنده ﷺ، فعن أنس بن مالك الله أنه قال: بينها نحن في المسجد مع رسول الله ﷺ إذ جاء أعرابيٌّ<sup>(ه)</sup> فقام يَبُولُ في

- أحمد عن عبد الله بن عمر (٦١٥٦) وقال شعيب الأرناءوط: إسناده صحيح على شرط الشيخين، والطبراني: المعجم الكبير (١٧١٣١) ٢٠/ ١٧٥ واللفظ له، وابن أبي شيبة: المصنف ٨/ ١٢٨.
- (٢) مسلم عن عائشة بخطع : كتاب البر والصلة والأداب، باب فضل الرفق (٢٥٩٣)، وأبو داود (٤٨٠٧)، وابن ماجه (٣٦٨٨).
  - (٣) السامُ: الموتُ، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة سوم ١٢/ ٣١٤.
- (٤) البخاري: كتاب الأدب، باب الرفق في الأمر كله (٦٠٢٤)، (٦٢٥٦)، وباب لم يكن النبيﷺ فاحشًا ولا متفحَّشًا (٥٦٨٣)، ومسلم: كتاب السلام، باب النهي عن ابتداء أهل الكتاب بالسلام وكيف يردُّ عليهم (٢١٦٥).
- (٥) قيل: هو ذو الخويصرة اليماني، أو ذو الخويصرة التميمي، أو الأقرع بن حابس... انظر: ابن حجر: فـتـح الباري ١٠ / ٤٣٩.

(11) 275

أمَّا ثالثها فهي قيمة الوسطيَّة والاعتدال، وعدم الغلوِّ في الدين؛ لقوله ﷺ: «إِنَّ الدِّينَ يُسْرٌ، وَلَنْ يُشَادَّ الدِّينَ أَحَدٌ إِلاَّ عَلَبَهُ؛ فَسَدِّدُوا، وَقَارِبُوا، وَأَبْشِرُوا، وَاسْتَعِينُوا بِالْغَدْوَةِ وَالرَّوْحَةِ وَشَيْءٍ مِنَ الدُّجَةِ<sup>(٥)»(٢)</sup>. فالغلوُ في الدين باب يقود إلى العنف والسعي إلى إلزام المخالفِ رأيه بالقوَّة.

ثم تأتي قيمة المسالمة بين أبناء المجتمع، هذه القيمة التي ربط فيها النبي على يم الله عنه النبي على الله بين أفضليَّة الإنسان عند ربِّه وفي مجتمعه، وبَيَّن مدى مسالمته لأبناء هذا المجتمع، فعن جابر الله أنه قال: جاء رجل إلى النبي على فقال: «مَنْ أنه قال: جاء رجل إلى النبي ويَكِوْ فقال: يا رسول الله، أي المسلمين أفضل؟ فقال: «مَنْ سَلِمَ المُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ».

ولكن النبي ﷺ لا يكتفي بهذه القيم المجتمعيَّة الراقية فقط لحلِّ مشكلة العنف والإرهاب؛ بل يؤكِّد على مجموعة من الأوامر والنواهي تسدُّ باب العنف في المجتمع،

- (١) مَهُ مَهُ: كلمة للزجر، انظر: النووي: المنهاج في شرح صحيح مسلم بن الحجاج ٣/ ١٩٣، وابـن منظـور: لسان العرب، مادة مهه ١٣/ ٥٤١.
- (٢) لا تُزرمُوه: لا تقطعوا عليه بوله، انظر: النووي: المنهاج في شرح صحيح مسلم بــن الحجـاج ٢/ ١٩٠، وابن حجر العسقلاني: فتح الباري ٢٩/١٠.
- (٣) شنَّه: صبَّه وسكبه، انظّر: النَّووي: المنهاج في شرح صحيح مسلم بـن الحجـاج ٣/ ١٩٣، وابـن منظـور: لسان العرب، مادة شنن ١٣/ ٢٤١.
- (٤) البخاري: كتاب الوضوء، باب صب الماء على البول في المسجد (٢١٩)، (٦٠٢٥)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب وجوب غسل البول... (٢٨٥) واللفظ له.
- (٥) الغدوة: سير أوَّل النهار، والروحة: السير بعـد الـزوال، والدلجـة: سـير آخـر الليـل، انظـر: ابـن حجـر العسقلاني: فتح الباري ١/ ٩٥.
- (٦) البخاري عن أبي هريرةً: كتاب الإيمان، باب الدين يسر (٣٩)، والنسائي (٥٠٣٤)، وابن حبان (٣٥١). (٧) مسلم: كتاب الإيمان، باب بيان تفاضل الإسلام وأي أموره أفضل (٤٢)، والترمذي (٢٥٠٤)، وأحمد
- (٧) مسلم: كتاب الإيمان، باب بيان تفاضل الإسلام وأي أموره أفضـل (٤٢)، والترمـذي (٢٥٠٤)، وأحمـد (٦٧٩٢)، وأبو يعلى (٢٢٧٣).

25 (119)

وتُشِيع رُوح المودَّة والرحة، فها هو ذا النبي ﷺ ينهى أُمَّته عن العنف مع النساء، فعن إياس بن عبد الله بن أبي ذُبَابٍ، أنه قال: قال رسول الله ﷺ: «لاَ تَضْرِبُوا إِمَاءَ الله». فجاء عمر ها إلى رسول الله ﷺ فقال: قد ذَئِرْنَ<sup>(١)</sup> عَلَى أَزُواجِهِنَّ. فَرَخَّصَ في ضربهنَّ، فأطاف بآل رسول الله ﷺ نساءٌ كثيرٌ يشكون أزواجهنَّ، فقال النَّبيُّ ﷺ: «لَقَدْ طَافَ بِآلِ مُحَمَّدٍ

ونهى عَنْ كذلك عن العنف مع الخدم؛ فقال لأبي مسعود الأنصاري الله عندما ضرب غلامًا له: «اعْلَمْ أَبَا مَسْعُودٍ، للهُ أَقْدَرُ عَلَيْكَ مِنْكَ عَلَيْهِ». قال: فَالْتَفَتُّ، فإذا هو رسول الله عَنْيَ، فقلتُ: يا رسول الله، هو حُرُّ لوجه الله.

فَقَالَ: «أَمَا لَوْ لَمْ تَفْعَلْ لَلَفَحَتْكَ النَّارُ، أَوْ لَمَّتْتُكَ النَّارُ".

كما نجده ﷺ ئِحَرِّم قَتْل النفس وسَفْكَ الدم المعصوم؛ بل وجعل ذلك من كبائر الذنوب؛ لقوله تعالى: ﴿وَلاَ تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ<sup>(٤)</sup> ﴾، ثم يؤكِّد على عِظَم هذه الجريمة تنفيرًا للنفوس من ارتكابها بقوله ﷺ: «لَوْ أَنَّ أَهْلَ السَّبَاءِ وَأَهْلَ الأَرْضِ اشْتَرَكُوا فِي دَمِ مُؤْمِنٍ لأَكَبَّهُمُ اللهُ فِي النَّارِ»<sup>(٥)</sup>.

فاشتراك أهل السياء والأرض في قتل رجل واحد جريمة عظيمة عند ربِّ العالمين، تستحقُّ دخولهم النار جميعًا.

ويُحَرِّم كذلك ترويع الآمنين؛ بسدِّ كل المنافذ والأبواب والـذرائع التـي قـد تكـون وسيلة للترويع؛ فقال ﷺ: «مَنْ أَشَارَ إِلَى أَخِيهِ بِحَدِيدَةٍ فَإِنَّ المَلاَئِكَةَ تَلْعَنُهُ، حَتَّى وَإِنْ كَانَ

- (١) دَيُرْن: أي اجترأن ونشزن وغلبن، انظر: العظيم آبـادي: عـون المعبـود ٦/ ١٢٩، وابـن منظـور: لسـان العرب، مادة ذأر ٤/ ٣٠١.
- (٢) أبو داود: كتاب النكاح، باب في ضرب النساء (٢١٤٦)، والدارمي (٢٢١٩) وقال حسين سـليم أسـد: إسناده صحيح. والحاكم (٢٧٦٥) وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه.
- (٣) مسلم: كتاب الأيمان، بـأب صـحبة المماليـك وكفـارة مـن لَطـم عبـده (١٦٥٩)، وأبـو داود (١٥٩٩)، والترمذي (١٩٤٨)، وأحمد (٢٢٤٠٤)، والبخاري: الأدب المفـرد (١٧١)، والطبرانـي: المعجـم الكـبير (٦٨٣).
  - (٤) (الإسراء: ٣٣).
- (٥) الترمذي عن أبي سعيد الخدري: كتاب الديات، باب الحكم في الدماء (١٣٩٨)، وقال عنه: «هذا حديث غريب...». والحاكم (٨٠٣٦)، وصححه الألباني، انظر: صحيح الجامع (٥٢٤٧).

كما نجده على ينهى عن الترويع وإن كان من باب الفكاهة، فعن عبد الرحمن بن أبي ليلى المه أنهم كانوا يسيرون مع النبي على فنام رجل منهم، فانطلق بعضهم إلى حبل معه فأخذه ففزع، فقال النبي على: «لا يَجِلُّ لَمُسْلِمٍ أَنْ يُرَوِّعَ مُسْلِمًا» (1).

وسط هذا المجتمع يجب أن يعيش الإنسان هادئًا آمنًا، ولكن النفس البشريَّة غير السويَّة لن تقف عن غيِّها إلاَّ بتشريعات وقوانين تردع كلَّ مَنْ تُسَوِّل له نفسه ترويع المجتمع، أو الخروج عن السلوك السويِّ، ومن هذه التشريعات: حدُّ القصاص وحدُّ البغي، وحدُّ الحرابة؛

- (١) مسلم عن أبي هريرة: كتاب البر والصلة والأداب، باب النهي عن الإشارة بالسلاح إلى مسلم (٢٦١٦)، وإين حبان (٥٩٤٤).
- (٢) المُطْل في الحق والدَّين: تَطْوِيلُ العِدَّة التي يضربُها الغريمُ للطالب، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة مطل ١١/ ٢٢٤.
  - (٣) هو فوت رضا الله ورسوله، لأن ما فعله لا يُحِلُّ دمه.

- (٤) التباعة: ما اتبعت به صاحبًك من ظَلامة ونحوها. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة تبع ٨/٢٧.
   (٥) ابن حبان: كتاب البر والإحسان، باب الصدق والأمر بالمعروف والنهمي عن المنكر (٨٨٢)، والحاكم
  - (٢٢٣٧) وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. وقال الذهبي في التلخيص: مرسل.
- (٦) أبو داود: كتاب الأدب، باب من يَأخذ الشيء على المزاح (٥٠٠٤)، وأحمد (٢٣١١٤)، وصححه
   الألباني، انظر: غاية المرام (٤٤٧).



فقال تعالى: ﴿إِنَّهَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلاَفٍ أَوْ يُنْفَوْا مِنَ الأَرْضِ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الآَخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ <sup>(۱)</sup> »، وكان تطبيق الرسول ﷺ لهذه التشريعات تطبيقًا حازمًا؛ لأن الأمر يتعلَّق بسلامة المجتمع وأمنه.

ولم يكن الحلَّ النبوي لمشكلة العنف والإرهاب مبنيًّا على تحصين المجتمع المسلم داخليًّا فقط؛ بل امتدَّت نظرته عَلَيْ لتشمل العَلاقات بين المسلمين وغير المسلمين؛ فنجده عَلَيْ - في معظم أحواله - يبحث عن الطرق السلميَّة والهادئة للتعامل مع المخالفين له، حتى وإن كانوا في حالة حرب معه، فكانت وصيَّته لقوَّاده دائمًا: «...وَلاَ تَقْتُلُوا شَيْخًا فَانِيًا، وَلاَ طِفْلاً، وَلاَ ضِعِرًا، وَلاَ امْرَأَةً»<sup>(٢)</sup>. ويحرص عَلَيْ كذلك على تجنُّب الحرب ما استطاع إلى ذلك سبيلاً، فيقول عَلَيْ لعليِّ بن أبي طالب هم عندما أعطاه الراية في غزوة خير: «نفُذْ عَلَى رِسْلِكَ حَتَّى تَنْزِلَ بِسَاحَتِهِمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إلَى الإِسْلاَم، وَأَخْبِرُهُمْ بِمَا يَجِبُ عَلَيْهِمْ، فَوَاللهِ لأَنْ يَهْدِيَ اللهُ بِكَ رَجُلاً خَبْرٌ لَكَ مِنْ أَنْ يَكُونَ لَكَ مُمُرُ النَّعَم <sup>(٢)</sup>»<sup>(٤)</sup>.

إنها عظمة النبي على الذي حارب كلَّ أشكال إشاعة الفوضى، وكلَّ عمل يُقَوِّض الأمن ويُرَوِّع الآمنين، سواء أكان ذلك يُسَمَّى إرهابًا، أمْ حرابًا، أمْ بغيًا؛ فجميعها صور تُشيع الرعب والخوف في المجتمع، وتُرهب الآمنين فيه، وتَحُول بينهم وبين الحياة المطمئنَّة، التي هي وسيلة حُسْنِ خلافتهم في الأرض بعمارتها في جوِّ من الأمن والأمان والسلام والاطمئنان.

#### \* \* \*

- (١) (المائدة: ٣٣).
- (٢) أبو داود عن أنس بن مالك: كتاب الجهاد، باب في دعاء المشركين (٢٦١٤)، والبيهقي: السـنن الكـبرى (١٧٩٣٢)، وابن أبي شيبة: المصنف ٦/ ٤٨٣.
- (٣) حُمْر النَّحَم: هي الإبلَ الحمر، وهي أنفس أموال العرب، يضربون بها المثل في نفاسة الشيء، وقيل: المراد خير لك من أن تكون لك فتتصدق بها. وقيل: تقتنيها وتملكها. انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ٧/ ٢٧٨، والنووي: المنهاج في شرح صحيح مسلم بن الحجاج ١٥/ ١٧٨.
- (٤) البخاري عن سهل بن سعدً: كتاب الجهاد والسير، باب فضل من أسلم على يديه رجل (٢٩٤٢)، (٤٢١٠)، ومسلم: كتاب فضائل الصحابة ٢، باب من فضائل علي بن أبي طالب ٢٤٠٦).

وة للعالمين آس\_

177) ૱સ્ટ

### المبحث الثاني :

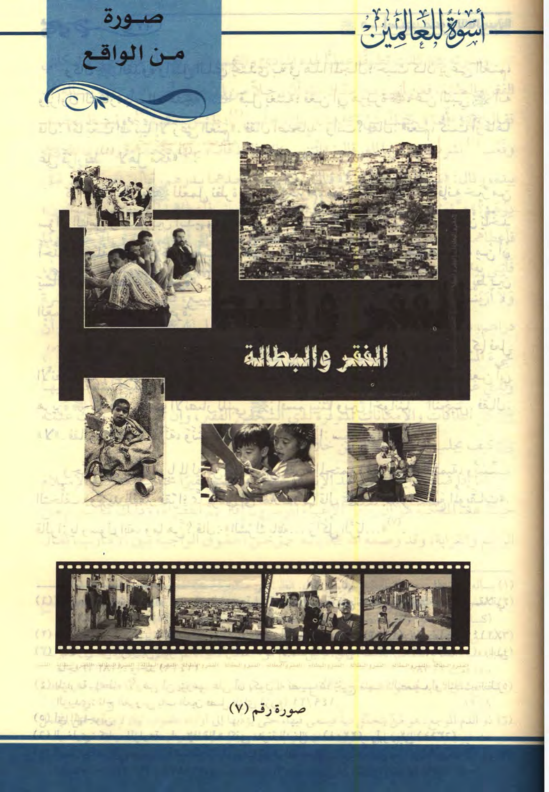
علاجه على الشكلة الفقر والبطالة

لقد اهتمَّ الإسلام بمشكلتي الفقر والبطالة، وحرص على علاجهما - قبل نشوئهما -بوسائل متعدِّدة حفاظًا على المجتمع المسلم من الأخطار التي قد تصيبه أخلاقيًّا وسلوكيًّا وعقائديًّا؛ حيث تؤكِّد الإحصائيَّات العلميَّة أنَّ للفقر والبطالة آثارًا سيِّئة على الصحَّة النفسيَّة (صورة رقم ۷)، وخاصَّة عند الأشخاص الذين يفتقدون الوازع الديني؛ حيث يُقْدِم بعضهم على شُرْب الخمور، كما تزداد نسبة الجريمة - كالقتل والاعتداء - بين هؤلاء العاطلين؛ لذلك كان رسول الله ﷺ يستعيذ كثيرًا من الفقر، بل ويجمعه في دعاء واحد مع الكفر، فيقول: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْكُفْرِ وَالْفَقْرِ ...»<sup>(۱)</sup>.

وكما يُعَاني العالم اليوم من جرَّاء مشكلتي الفقر والبطالة فإنه قد عانى قديمًا، فكان الحُلُّ النبوي لهذه المشكلة حلاً عمليًّا متدرِّجًا مبنيًّا على تعاليم الإسلام وأحكامه؛ حيث بدأ ﷺ بتشجيع الناس على مزاولة الأعمال، وبعضَ المهن والصناعات، كما كان يفعل الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، الذين أَعْطَوا القدوة والمثل الأعلى في العمل والكسب الحلال، فقال ﷺ عن نبي الله داود: «مَا أَكَلَ أَحَدٌ طَعَامًا قَطُّ خَبْرًا مِنْ أَنْ يَأْكُلَ مِنْ عَمَلِ يَدِهِ، وَإِنَّ نَبِيَّ اللهِ دَاوُدَ الشَرْكَانَ يَأْكُلُ مِنْ عَمَلِ يَدِهِ»<sup>(1)</sup>.

(١) أبو داود: كتاب الأدب، باب ما يقول إذا أصبح (٥٠٩٠)، والنسائي (١٣٤٧)، وأحمد (٢٠٣٩٧) وقـال شعيب الأرناءوط: إسناده قوي على شرط مسلم. والحاكم (٩٢٧)، وقال: هـذا حـديث صـحيح على شرط مسلم... ووافقه الذهبي.

 <sup>(</sup>۲) البخاري عن المقدام بن معديكرب: كتاب البيوع، باب كسب الرجل وعمله بيده (۲۰۷۲)، وابن حبان
 (۱۳۳۳).



أس\_\_\_\_وة للعالمين

(VE 235

وكان ﷺ القدوة والمَثَل الذي يُحتذى به في هذا المجال؛ حيث كان يرعى الغنم، ويُزَاول التجارة بأموال خديجة عضى قبل بعثته؛ فعن أبي هريرة ، عن النبيِّ عنى أنه قال: «مَا بَعَثَ اللهُ نَبِيًّا إِلاَّ رَعَى الْغَنَمَ». فقال أصحابه: وأنتَ؟ فقال: «نَعَمْ، كُنْتُ أَرْعَاهَا عَلَى قَرَارِيطَ<sup>(١)</sup> لأَهْلِ مَكَّةً»<sup>(٢)</sup>.

كما كانت نظرته على المعمل نظرة تقدير واحترام، مهما كانت طبيعته؛ فإنه خيرٌ من سؤال الناس والذِّلَّة بين أيديهم، ويُصَوِّر رسول الله عَظِيمَ هذا الأمر بقوله: «لأَنْ يَأْخُذَ أَحَدُكُمْ حَبْلَهُ فَبَأْتٍ بِحُزْمَةِ الحَطَبِ عَلَى ظَهْرِهِ، فَيَبِيعَهَا، فَيَكُفَّ اللهُ بِهَا وَجْهَهُ؛ خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَسْأَلُ النَّاسَ أَعْطَوْهُ أَوْ مَنَعُوهُ» (٣). كما تتفرَّد النظرة النبويَّة للعمل كذلك بأنها تربط بين العمل وثواب الله في الآخرة.

وشجَّع النبي على المشاريع الاقتصادية بين المسلمين، وحثَّهم على المزارعة (٤)، كما فعل الأنصار مع إخوانهم المهاجرين الفقراء، الذين قَدِموا على المدينة بـ لا أدني مال، فعـن أبي هريرة الله قال: قالت الأنصار للنبي على: اقسم بيننا وبَيْن إخواننا () النَّخِيلَ. فقال: «لا». فقالوا: تَخْفُونَا الْمُؤْنَة، وَنَشْرَ كَكُمْ فِي الثمرة. قالوا: سمِعْنا وأطَعْنا (٢).

وحرَّم النبي على الربا لما له من مضارَّ على فقراء المجتمع؛ فهو يعوق التنمية، ويُسَبِّب التخلُّف، ويَزِيد الفقير فقرًا؛ ممَّا يؤدِّي إلى الهلاك؛ كما قال على الجُنَنِبُوا السَّبْعَ المُوبِقَاتِ». قالوا: يا رسول الله، وما هنَّ؟ قال: «الشِّرْكُ بِالله... وَأَكْلُ الرِّبَا...» (٧).

- (۱) قراريط: جمع قيراط، وهو جزء من النقد، وقيل: قراريط اسم موضع بمكة، انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ١٧٢/١
- (٢) البخاري عن أبي هريرة: كتاب الإجارة، باب رعي الغنم على قراريط (٢٢٦٢)، وابن ماجه (٢١٤٩).
   (٣) البخاري عن الزبير بن العوام: كتاب الزكاة، باب الاستعفاف عن المسألة (١٤٧٠)، (١٤٧١)، وابن
- ماجه (۱۸۳٦)، وأحمد (۱٤۲۹).
- (٤) المزارعة: إعطاء الأرض لمن يزرعها على أن يكون له نصيب مما يخرج منها كالنصف أو الثلث، انظر: الزبيدي: تاج العروس باب العين فصل الزاي (زرع) ١٤٩/٢١.
   (٥) أسللها
  - (٥) أي المهاجرين.
- (٦) البَّخاري: كَتَاب المزارعة، باب إذا قال: اكفني منونة النخل... (٢٢٠٠)، وأبو يعلى (٦٣١٠).
   (٧) البخاري عن أبي هريرة: كتاب الوصايا، باب قـول الله تعـالى: ﴿إِنَّ النَّـلِينَ يَـأْكُلُونَ أَمْـوَالَ الْيَتَـامَى﴾

[النساء: ١٠] (٢٧٦٧)، (٦٨٥٧)، ومسلم كتاب الإيمان، باب بيانُ الكبائر وأكبرها (٨٩).

to Ivo

وسيرته على الله عليقًا عمليًّا لهذه المبادئ والقيم، التي تعمل على حلٍّ مشكلتي الفقر والبطالة، فعن أنس بن مالك ، أن رجلاً من الأنصار أتى النبي على يسأله (١)، فقال على: «أَمَا فِي بَيْتِكَ شَيْءٌ؟» قال: بلى، حِلْس (٢)؛ نلبس بعضه (٣)، ونبسط بعضه، وقَعْبٍ ( ْ ) نشرب فيه من الماء. قال: «اتْتِنِي بِهِمَا». قال: فأتاه بهما، فأخذهما رسول الله عَظِيمَ بيده، وقال: «مَنْ يَشْتِّرِي هَذَيْنِ؟» قال رجل: أنا آخذهما بدرهم. قال: «مَنْ يَزِيدُ عَلَى دِرْهَم؟» مرَّتين أو ثلاثًا، قال رجل: أنا آخذهما بدرهمين. فأعطاهما إيَّاه وأخذ الدرهمين، فأعطاًهما الأنصاري، وقال: «اشْتَرِ بِأَحَدِهِمَا طَعَامًا، فَانْبِذْهُ إِلَى أَهْلِكَ، وَاشْتَرِ بِالآخَرِ قَدُومًا فَأْتِنِي بِهِ». فأتاه به، فشدَّ فيه رسول الله ﷺ عودًا بيده، ثم قال له: «اذْهَبْ فَاحْتَطِبْ وَبِعْ، وَلا أَرَيَنَّكَ خُسْبَةَ عَشَرَ يَوْمًا». فذهب الرجل يحتطب ويبيع، فجاء وقد أصاب عشرة دراهم، فاشترى ببعضها ثوبًا، وببعضها طعامًا، فقال رسول الله ﷺ: «هَذَا خَيْرٌ لَكَ مِنْ أَنْ تَجِيءَ المَسْأَلَةُ نُكْتَةً فِي وَجْهِكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، إِنَّ المَسْأَلَةَ لا تَصْلُحُ إِلاَّ لِثَلاثَةٍ: لِذِي فَقْرٍ مُدْقِعِ (٥)، وَلِذِي غُرْمٍ مُفْظِعٍ، أَوْ لِذِي دَمٍ مُوجِع<sup>(٢)»(٧)</sup>. فكانت معالجته معالجة عمليَّة؛ استخدم فيها عَمَّ الطَّاقاتُ والإمكاناتُ المتوفِّزَة لدى الشخص الفقير، وإن تضاءلت؛ حيث علَّمه علم الريف يجلب الرزق الحلال من خلال عمل شريف.

أمَّا إذا ضاقت الحال، ولم يجد الإنسان عملاً، وأصبح فقيرًا محتاجًا، فعلاج الإسلام حينئذ لهذه المشكلة هو أن يَكْفُل الأغنياءُ الموسرون أقاربهم الفقراء، وذلك لما بينهم من الرَّحِمِ والقرابة، وقد وصفه الله تَكَان بأنه حقٌّ من الحقوق الواجبة بين الأقارب، فقال

- (١) يسأله: أي يطلب منه أن يعطيه شيئًا من المال. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة سأل ١١/ ٣١٨.
- (٢) الحلس: كساء غليظ، يلي ظهر البعير تحت القتب، وحلس البيت ما يُبسط تحت حرَّ المتاع من مِسْح
   (٢) الحلس: كساء من الشعر) ونحوه، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة حلس ٦/ ٥٤.
  - (٣) نلبس بعضه: أي بالتغطية لدفع البرد، انظر: العظيم آبادي: عون المعبود ٥/ ٣٧.
- (٤) القعب: القدح الضَّخم الغليظ الجافي، وقيل: قدح من خشب مقعَّر. انظر: ابـن منظـور: لسـان العـرب، مادة قعب ١/ ٦٨٣.
- (٥) مدقع: أي شديد يُفضي بصاحبه إلى الدُّقاع وهو التُّراب، انظر: ابـن منظـور: لسـان العـرب، مـادة دقـع ٨٩/٨.
- (٦) ذو الدم الموجع: هو مَنْ يتحمَّل ديةً فيسعى فيها، حتَّى يؤدّيها إلى أولياء المقتول، فإن لم يؤدّها قُتِلَ المحتمل عنه فيوجعه قتله، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة وجع ٨/ ٣٧٩.
- (٧) أبو داود عن أنس بن مالك: كتاب الزكاة، باب ما تجوز فيه المسألة (١٦٤١)، والترمـذي (٦٥٣)، وابــن ماجه (٢١٩٨)، وأحد (١٢١٥٥).

#### وة للعالمين أس\_\_\_

تعالى: ﴿فَآَتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ (١) ﴾، ثم تأتي السيرة النبويَّة خير تطبيق لهذا الحقِّ، وتُرَتِّب أولويَّات التكافل لدى كل مسلم؛ فعن جابر ، أنه قال: أعتق رجل من بني عُذْرة عبدًا له عن دُبُو<sup>(1)</sup>، فبلغ ذلك رسولَ الله على الله عن مُنكَ مَالٌ خَبرُهُ؟» فقال: لا. فقال: «مَنْ يَشْتَرِيهِ مِنِّي؟» فاشتراه نُعيم بن عبد الله العدوي بثمانهائة درهم، فجاء بها رسول الله ﷺ فدفعها إليه، ثم قال: «ابْدَأْ بِنَفْسِكَ فَتَصَدَّقْ عَلَيْهَا، فَإِنْ فَضَلَ شَيْءٌ فَلأَهْلِكَ، فَإِنْ فَضَلَ عَنْ أَهْلِكَ شَيْءٌ فَلِذِي قَرَابَتِكَ، فَإِنْ فَضَلَ عَنْ ذِي قَرَابَتِكَ شَيْءٌ فَهَكَذَا وَهَكَذَا». يقول: فَبَيْنَ يَدَيْكَ وعن يمينك وعن شهالك(").

وإذا عجز الأقارب الأغنياء عن سدٍّ حاجة الفقراء جاء دَوْرُ المجتمع ككلٌّ؛ متمثِّلاً في الزكاة التي فرضها الله للفقراء من أموال الأغنياء، ولكنَّ النبي عَظَّ جعلها مقصورة على الفقير الذي لا يستطيع العمل والكسب؛ لذلك قال ﷺ: «لا تَحِلُّ الصَّدَقَةُ لِغَنيٍّ، وَلا لِذِي مِرَّةٍ سَوِيٍّ () جهذا لم يجعل الرسول عَن المتبطِّل كسول حقًّا في الصدقات؛ ليدفع القادرين إلى العمل والكسب.

أمَّا إذا عجزت الزكاة فإن الخزانة العامَّة للدولة المسلمة بكافَّة مواردها تكون هي الحلُّ لمعالجة مشكلة الفقر والبطالة، والموئل لكل فقير وذي حاجة - مسلمًا كـان أو غير مسلم - وخير شاهد على ذلك من سيرته على ما كان يفعله مع أهل الصُّفَّة (1).

وإذا بقي في المجتمع فقيرٌ لا يستطيع العمل؛ وجب على المجتمع كله أن يُخْرِج

(۱) (الروم: ۳۸).

**৯**৫

(177)

- (٢) أعتق السيد عبده عن دُبُر أي يصير بعد موته حرًا، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة دبر ٢٦٨/٤.
   (٣) مسلم عن جابر بن عبد الله: كتاب الزكاة، باب الابتداء في النفقة بالنفس ثم أهله ثم القرابة (٩٩٧)،
- والنسائي (٢٥٤٦).
- (٤) المِرَّة: القوَّة، أي ولا لقوي على الكسب، وسويَّ: أي صحيح البدن تامَّ الخلقة، انظر: العظيم آبادي: عون المعبود ٥/ ٣٠.
- (٥) أبو داود: كتاب الزكاة، باب من يعطي من الصدقة وحد الغني (١٦٣٤)، والترمذي (٦٥٢)، والنسائي (٢٥٩٧)ٍ، وقال الألباني: صحيح. انظر: غاية المرام (١٥٠).
- (٦) أهل الصُفَّة: هم فقراء المهاجرين ومن لم يكن له منهم منزل يسكنه، فكانوا يـأوُون إلى موضع مُظلًل في مسجد المدينة يسكنونه، انظر: ابـن منظـور: لسـان العـرب، مـادة صفف ٩/ ١٩٤، وفي ذلـك انظر: البخاري: كتاب الخمس، باب الدليل على أن الخمس لنوائب رسول الله ﷺ والمساكين وإيثار الـنبي ﷺ أهل الصفة والأرامل.

Des (VV)

الصدقات ابتغاء مرضاة الله وثوابه، وهذه مزيَّة تميَّز بها الإسلام عن غيره من المعالجَات البشريَّة للمشكلة، فها هو ذا النبي ﷺ يُعَلَّم أصحابه الإنفاق، فعن جرير بن عبد الله أنه قال: خطبنا رسول الله ﷺ فحثَّنا على الصدقة، فأبطئوا حتى رُبْيَ في وجهه الغضب، ثم إن رجلاً من الأنصار جاء بصُرَّة<sup>(١)</sup>، فأعطاها له، فتتابع الناس حتى رُبْيَ في وجهه السرور، فقال رسول الله ﷺ: «مَنْ سَنَّ سُنَّةً حَسَنَةً كَانَ لَهُ أَجْرُهَا، وَمِنْلُ أَجْرِ مَنْ عَمِلَ بِهَا، مِنْ غَيْرِ أَنْ يُنْتَقَصَ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْءٌ، وَمَنْ سَنَّ سُنَّةً مَسَنَّةً كَانَ لَهُ أَجْرُهَا، وَمِنْلُ وَذِرِ مَنْ عَمِلَ بِهَا، مِنْ غَيْرِ أَنْ يُنْتَقَصَ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْءٌ» وَمَنْ.

وبهذه القيم يظلَّ المجتمع متهاسكَ البنيان، ومتوازن الأركان، ولا تنهشه أمراض الحقد والحسد، والنظر إلى ما في يد الآخرين، فتمتلئ بطونُ البعض، بينها غيرهم لا يجد ما يسدُّ رَمَقه، أو يُبقي على حياته، فكان الإسلام ناجحًا في إيجاد الحلول العمليَّة والواقعيَّة لمشكلتي الفقر والبطالة، ولعلَّ هذه الطريقة الفريدة الفذَّة في علاج مثل هذه المشكلة لَمِنْ أبلغ الأدلَّة على نُبُوَّته ﷺ، وعلى أن المنهج الذي أتى به ليس منهجًا بشريًّا بحال، إنها هو من وحي الله العليم الخبير.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الصُرَّة: ما يُجْمَعُ فيه الشيء ويُشَدُّ، انظر: المعجم الوسيط، مادة صرر ١/ ٥١٢. (٢) مسلم: كتـاب العلـم، بـاب مَـنْ سـنَّ سـنة حسـنة أو سـيتة... (١٠١٧)، والنسـائي (٢٥٥٤)، وأحــد (١٩٢٢٥).

142) ૱સ્ટ

### المبحث الثالث:

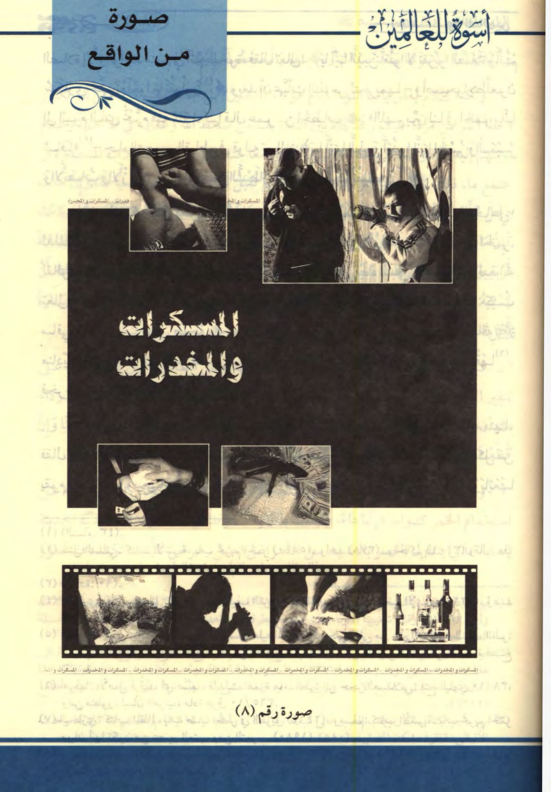
علاجه ﷺ لمشكلة المسكرات والمخدرات

حرَّم الإسلام كلَّ ما يضرُّ بالفرد أو الأسرة أو المجتمع، وأحلَّ كل ما هو طيِّب ومفيد للبشر جميعًا، فما حرَّم الله شيئًا إلاَّ عوَّض الناسَ خيرًا منه، فقال الله تعالى: ﴿وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيَّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالأَغْلاَل الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ولأن النفس البشريَّة تميل دائمًا إلى تحقيق رغباتها - دون نظر إلى ما يَتَرَتَّب على ما تقترفه من مضارَّ جسيمةٍ - فقد أرشد الإسلام أتباعه إلى كبح جماح أنفسهم، وسَنَّ لهم الأحكام والتشريعات والقوانين الوقائيَّة والعلاجيَّة لحلِّ كل مشكلة تعترضهم، ثم كانت سيرته سيرته

من هذه المشكلات الخطيرة مشكلة إدمان الخمور (صورة رقم ٨)، وكانت قد تغلغلت في نفوس العرب جميعًا؛ حتى إنهم كانوا يمدحونها في شعرهم؛ حيث تبدأ القصائد عادة بذكر الأطلال ثم وصف الخمر.. كما كانوا يشربونها في بيوتهم وأنديتهم ومنتدياتهم؛ ولذا فقد جاء الحلُّ الرباني للمشكلة حلاَّ حاسمًا، ودالاَّ بشكل واضح على أنه وحي من ربِّ العالمين.

لقد نزلت الآيات القرآنيَّة لتحلَّ المشكلة في تدرُّج مدهش، فكان أوَّل ما نزل في تنفير الناس مِنْ شُرْبِ الخمر قوله تعالى: ﴿وَمِنْ ثَمَرَاتِ النَّخِيلِ وَالأَعْنَابِ تَتَخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَةً لِقَوْم يَعْقِلُونَ<sup>(٢)</sup> ، فوصف الله تعالى الرزق بالحَسَنْ، ولم يصف السكر بذلك؛ تمهيدًا لتحريم الخمر، ثم لفت الأنظار إلى آثارها الضارَّة التي تَفُوقُ ما فيها من منافع محدودة، فقال تعالى: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِنْمَ مَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِنْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا<sup>(٣)</sup> ، وفي مرحلة لاحقة حرَّم تعاطيها قبل أوقات الصلاة بحيث لا يأتي وقتُ

- (١) (الأعراف: ١٥٧).
  - (٢) (النحل: ٦٧).
  - (٣) (البقرة: ٢١٩).



الصلاة إلاَّ والواحد منهم في أنمَّ صحوة، فقال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لاَ تَقْرَبُوا الصَّلاةَ وَأَنْتُمُ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ<sup>(١)</sup> ﴾، وبعد أن تهيَّات النفوس لتحريمها – وأصبحوا يتطلَّعون إلى اليوم الذي تُحَرَّم فيه تمامًا، كما قال عمر بن الخطاب ﷺ: «اللهم بيِّن لنا في الخمر بيانًا شافيًا»<sup>(٢)</sup> – جاء التحريم القاطع في قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِنَّمَا الخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ

ولأن عائشة بصلح تعرف جيِّدًا عمق مشكلة الخمر في نفوس المجتمع الجاهلي؛ لذلك قالت عن التدرُّج الذي نزلت به الآيات: »... ولو نزل أوَّل شيء: لا تشربوا الخمر. لقالوا: لا نَدَعُ الخمرَ أبدًا...»<sup>(1)</sup>. ولكن المجتمع - الذي ربَّاه النبي تَصِح على مراقبة الله تعالى - امتثل لأوامره تلا فور نزولها على نبيَّه تَصَح فعن أنس بن مالك قله أنه قال: كنتُ ساقي القوم في منزل أبي طلحة على، وكان خمرهم يومئذ الفَضِيخ<sup>(0)</sup>، فأمر رسول الله تَصَ مناديًا ينادي: «ألا إنَّ الحَمْرَ قَدْ حُرِّمَتْ». قال: فقال لي أبو طلحة هم: اخرج فأهْرِقْهَا<sup>(1)</sup>.

ومع نزول هذا التحريم القاطع من الله ﷺ استمرَّ تنفير النبي ﷺ لأصحابه منها، فقال ﷺ لأبي الدرداء ﷺ: «لا تَشْرَبِ الخَمْرَ فَإِنَّهَا مِفْتَاحُ كُلِّ شَرًّ»<sup>(٨)</sup>. بل ولعن ﷺ كل مَنْ يقوم بصناعتها وبيعها وشُرْبها، فقال ﷺ: «لَعَنَ اللهُ الخَمْرَ وَشَارِبَهَا وَسَاقِيَهَا، وَبَائِعَهَا

(۱) (النساء: ۲۲).

- (٢) سنن النسائي: كتاب الأشربة، باب تحريم الخمر (٥٥٤٠)، وأحمد (٣٧٨)، والحاكم (٣١٠١) وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي.
  - (٣) (المائدة: ٩٠).
- (٤) البخاري: كتاب فضائل القرآن، باب تأليف القرآن (٤٩٩٣)، والبيهقي: شعب الإيمان (٢٢٢٦)، وعبد الرزاق: المصنف ٣/ ٣٥٢.
- (٥) الفضيخ: البسر والتمر، والفضيخ أن يصبّ عليه الماء ويتركه حتى يغلي من غير أن تمسه النار. انظر: النووي: المنهاج في شرح صحيح مسلم بن الحجاج ١٤٨/١٣، وابن منظور: لسان العرب، مادة فضخ ٢ / ٥٥.
- (٦) أهرقها: الأصل أرقَّها، أي صُبَّها، فأبدلت الهمزة هاء، انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ١٠/ ٣٨، وابن منظور: لسان العرب، مادة هرق ١٠/ ٣٦٥.
- (٧) البخاري: كتاب المظالم، باب صب الخمر في الطريق (٢٤٦٤)، ومسلم: كتاب الأشربة، باب تحريم الخمر
   وبيان أنها تكون من عصير العنب ومن التمر... (١٩٨٠).
- (٨) ابن ماجه: كتاب الأشربة، باب الخمر مفتاح كل شر (٣٣٧١)، والحـاكم (٧٢٣١) وقـال: هـذا صـحيح الإسناد ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي.

the state

وَمُبْتَاعَهَا، وَعَاصِرَهَا وَمُعْتَصِرَهَا، وَحَامِلَهَا وَالْمَحْمُولَةَ إِلَيْهِ"<sup>(1)</sup>.

ولكنه ﷺ لم يُغلق باب التوبة أمام هؤلاء المدمنين؛ بل جعله مفتوحًا، حتى لو تكرَّر الخطأ أكثر من مرَّة؛ حيث ربط ﷺ بين التخويف من سخط الله وعقابه في الآخرة وعدم توبتهم إليه ﷺ، وهذه هي عظمة النبي ﷺ في معالجته لمثل هذه المشكلات المتحذِّرة في مجتمع ما، فقال ﷺ: «مَنْ شَرِبَ الخَمْرَ وَسَكِرَ لَمُ تُقْبَلْ لَهُ صَلاةٌ أَرْبَعِينَ صَبَاحًا، وَإِنْ مَاتَ مَحَلَ النَّارَ، فَإِنْ تَابَ تَنابَ اللهُ عَلَيْهِ، وَإِنْ عَادَ فَشَرِبَ فَسَكِرَ لَمُ تُقْبَلْ لَهُ صَلاةٌ أَرْبَعِينَ صَبَاحًا، وَإِنْ مَاتَ فَإِنْ مَاتَ دَخَلَ النَّارَ، فَإِنْ تَابَ تَنابَ اللهُ عَلَيْهِ، وَإِنْ عَادَ فَشَرِبَ فَسَكِرَ لَمُ تُقْبَلْ لَهُ صَلاةٌ أَرْبَعِينَ صَبَاحًا، وَإِنْ مَاتَ وَإِنْ مَاتَ دَخَلَ النَّارَ، فَإِنْ تَابَ تَعَابَ اللهُ عَلَيْهِ، وَإِنْ عَادَ فَشَرِبَ فَسَكِرَ لَمُ تُقْبَلْ لَهُ صَلاةٌ فَإِنْ مَاتَ دَخَلَ النَّارَ، فَإِنْ تَابَ تَعَابَ اللهُ عَلَيْهِ، وَإِنْ عَادَ فَشَرِبَ فَسَكِرَ لَمُ تُقْبَلْ لَهُ صَلاةٌ فَإِنْ مَاتَ دَخَلَ النَّارَ، فَإِنْ تَابَ تَعَابَ اللهُ عَلَيْهِ، وَإِنْ عَادَ فَشَرِبَ فَسَكِرَ لَهُ تُعْبَلْ لَهُ صَلاةً فَإِنْ مَاتَ دَخَلَ النَّارَ، فَإِنْ تَابَ تَعَابَ اللهُ عَلَيْهِ، وَإِنْ عَادَ عَنْ مَاتَ دَخَلَ اللَّهُ عَلَيْهِ، وَإِنْ عَادَ فَشَرِبَ فَسَكِرَ لَهُ تُقْبَلْ لَهُ صَلاةً أَرْبَعِينَ صَبَاحًا، فَإِنْ مَاتَ دَخَلَ النَّارَ، فَإِنْ تَابَ تَابَ اللهُ عَلَيْهِ، وَإِنْ عَادَ كَانَ حَقًا عَلَى اللهُ أَنْ

كما جعلها ﷺ وصيَّة من الوصايا التي خصَّ بها بعض أصحابه؛ وفي ذلك دلالة على تنفير الأُمَّة منها، ووقايتهم من الوقوع في شِرَاك كلِّ مسكر أو مخدِّر، فيروي أبو الدرداء الله أن رجلاً جاء إلى النبي ﷺ فقال: أوصني يا رسول الله. قال: « لا تُشْرِكْ بِاللهِ شَيْئًا وَإِنْ قُطِّعْتَ وَحُرِّقْتَ... وَلا تَشْرَبِ الخَمْرَ...»<sup>(٣)</sup>.

ويؤكُّد النبي ﷺ على مضارِّها على صحَّة الإنسان؛ فيقول للصحابي الـذي سأله عن استخدام الخمر كدواء: «إِنَّهَا دَاءٌ، وَلَيْسَتْ بِدَوَاءٍ»<sup>(٤)</sup>. وقد أثبتت الدراسات الطبَّيَّة الحديثة إصابة الذي يتناول الخمر بالعديد من الأمراض؛ مثل: مرض تليُّف الكبد؛ فالخمور

- (١) أبو داود: كتاب الأشربة، باب في تحريم الخمـر (٣٦٧٤)، والترمـذي (١٢٩٥)، وابـن ماجـه (٣٣٨٠)، وأحمد (٥٧١٦) وقال شعيب الأرناءوط: صحيح بطرقه وشواهده. وصححه الألباني، انظـر: السلسـلة الصحيحة (٨٣٩).
- (٢) أبو داود عن ابن عباس: كتاب الأشربة، باب النهي عن المسكر (٣٦٨٠)، والترمذي (١٨٦٢) وقـال: هذا حديث حسن. وابـن ماجـه (٣٣٧٧)، والـدارمي (٢٠٩١)، وأحمـد (٦٦٤٤)، والحـاكم (٣٣٣٧) وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي، وصححه الألباني، انظر: صحيح الجامع (١٣١٢).
- (٣) ابن ماجه: كتاب الفتن، باب الصبر على البلاء (٤٠٣٤)، وأحمد (٢٢١٢٨)، والحاكم (٦٨٣٠)، وحسنه الألباني، انظر: مشكاة المصابيح (٥٨٠).
- (٤) أحمد عن وائل بن حجر الحضرمي (١٨٨٧٩) وقال شعيب الأرناءوط: حديث صحيح. وابسن حبان (٦٠٦٥)، والدارقطني (٤٧٦٣).

#### أســــوة للعالمين

تسبِّب تحطيرًا لخلايا الكبد، وتقوم بترسيب الدهون فيها، وكذلك تُصيب الجهاز الهضمي باضطرابات مختلفة؛ فيفقد الإنسان شهيَّته للطعام، ويُصاب بسوء التغذية ونقص الفيتامينات، كما تؤثِّر على الأعصاب، وعضلة القلب، والعناصر المكوِّنة للدم<sup>(۱)</sup>.

(IND)

-27E

ثم يُواصل النبي عَنَى تعليم أُمَّته مضارً الخمر - بطريقة أخرى - بِذِكْرِ قصص السابقين؛ حتَّى يَتَعظ منها مَنْ كان له عقل يفكِّر، فعن عثهان بن عفان علم، عن النبي عَنَى أنه قال: «اجْتَنِبُوا الخَمْرَ؛ فَإِنَّهَا أُمُّ الخَبَائِثِ، إِنَّهُ كَانَ رَجُلٌ مِتَّنْ خَلاَ قَبْلَكُمْ تَعَبَّدَ، فَعَلِقَنْهُ (٢) أنه قال: «اجْتَنِبُوا الخَمْرَ؛ فَإِنَّهَا أُمُّ الخَبَائِثِ، إِنَّهُ كَانَ رَجُلٌ مِتَّنْ خَلاَ قَبْلَكُمْ تَعَبَّدَ، فَعَلِقَنْهُ (٢) امْرَأَةٌ غَوِيَّةٌ، فَأَرْسَلَتْ إِلَيْهِ جَارِيَتَهَا، فَقَالَتْ لَهُ: إِنَّا نَدْعُوكَ لِلشَّهَادَةِ. فَانْطَلَقَ مَعَ جَارِيَتِهَا، فَقَالَتْ لَهُ: إِنَّا نَدْعُوكَ لِلشَّهَادَةِ. فَانْطَلَقَ مَعَ جَارِيَتِهَا، فَقَالَتْ لَهُ: إِنَّا نَدْعُوكَ لِلشَّهَادَةِ. فَانْطَلَقَ مَعَ جَارِيَتِهَا، فَطَفِقَتْ كُلَّمَ فَعَلَقَنْهُ وَبَاطِيَةُ (٢) امْرَأَةٌ غَوِيَّةٌ، فَأَرُسَلَتْ إِلَيْهِ جَارِيَتِهَا، فَقَالَتْ لَهُ: إِنَّا نَدْعُوكَ لِلشَّهَادَةِ. فَانْطَلَقَ مَعَ جَارِيَتِهَا، فَطَفِقَتْ كُلَّمَ وَنَاعَيْهُ وَبَاطِيَةُ (٢) أَغْلَقَنْهُ دُونَهُ، حَتَّى أَفْضَى إِلَى امْرَأَةٍ وَضِيئَةٍ عِنْدَهَا غُلاَمٌ وَبَاطِيَةُ (٢) فَطَفِقَتْ كُلَّهَ دَخَلَ اللَّهُ مَنْ كَانَ لَهُ عَنْدَهُ فَعَانَهُ بَن مَنْ هَذَا إِنَّهُ مَنْ أَنْ عَنْ هَذَا إِنَّهُ مَنْ وَاللَهُ مَا أَوْ تَشْرَبَ مِنْ هَذَا الْخُمْرِ فَى إِلَى امْرَأَةٍ وَضِيئَةٍ عَنْهَ مَا فَعَلَقَتْهُ لَا عَنْ عَلَهُ الْعُلْقُ الْحَمْرَة وَعَائِي أَنْ وَاللَّهُ مَا وَقَنْهُ عَانَهُ مَا وَقَتَى أَنْ عُنْهُ مَنْ مَا الْحَمْرَ عَلَيْ عَنْ الإِيمَانُ وَإِنَّة عَنْ عَنْ مَنْ إِلَيْ لَعُنْ عَنْهُمَا، وَقَتَلَ النَّهُ مَنْ عَلَهُ عَلَيْ عَنْ عَائِي وَا

والنبي على حين يعالج مشكلة ما فإنه لا تشغله كثيرًا الأسماء بقدر ما تشغله المسمَّيَات؛ فهو حين حرَّم الخمر حرَّم كذلك كل ما تنطبق عليه صفتها من إذهاب العقل، أيَّا كان مصدر هذا الشراب؛ العنب أو التمر أو غيرهما، فعن عائشة عضى ، عن النبي عَقَرَ أنه قال: «كُلُّ شَرَابٍ أَسْكَرَ فَهُوَ حَرَامٌ»<sup>(٦)</sup>. وقالت أمُّ سلمة عضى في حديث آخر يُبَيِّنُ أن

- مقال بجريدة الرياض: www.alriyadh.com. وانظر: مصطفى سويف: المخدرات والمجتمع ص٨٦ ٩١.
  - (٢) علقته إعشقته وأحبَّته، انظر: نور الدين السندي: حاشية السندي على النسائي ٨/ ٣١٥.
- (٣) الباطِيةُ: إناء من الزجاج عظيم يُمْلاً من الشـراَب، انظـر: نـور الـدين السـندّي: حاشـية السـندي علـي النسائي ٨/ ٣١٥، وابن منظور: لسان العرب، مادة بطا ١٤/ ٧٤.
- ٤) فلم يَرم: من رَامَ يَرِيم، أي: فلم يبرح ولم يَتْرُك، انظر: نور الدين السندي: حاشية السندي على النسائي ٨/ ٣١٥.
- (٥) النساني: كتاب الأشربة، باب ذكر الآثام المتولدة عن شرب الخمر (٥٦٦٦)، وابن حبان (٥٣٤٨)، وقال الألباني: صحيح موقوف. وذكر المتقي الهندي في كنز العمال: أن ممن ذكر الحديث مرفوعًا عــن رســول اللهﷺ، كلاً من عبد الرزاق في مصنفه، والبيهقي في شعب الإيمان. انظر: نصب الراية ٥/٨٨.
- (٦) البخاري: كتاب الوضوء، باب لا يجوز الوضوء بالنبيذ ولا المسكر (٢٤٢)، (٥٥٨٥)، ومسلم: كتـاب الأشربة، باب بيان أن كل مسكر خمر وأن كل خمر حرام (٢٠٠١).

#### الباب الثاني: أدلة نبوتـــــه ﷺ

Tes INT

كل أنواع المسكرات والمخدِّرات مُحَرَّمة شرعًا؛ لأنها تُهلك الفرد، وتُضْعِف المجتمع: «نَهَى رَسُولُ الله ﷺ عَنْ كُلِّ مُسْكِرٍ وَمُفْتِر<sup>(١)»(٢)</sup>. كما نجده ﷺ يُحَرِّم كل شيء يضرُّ بصحَّة الإنسان، فيقول ﷺ: «لا ضَرَرَ وَلا ضِرَارَ...»<sup>(٣)</sup>. فما ينطبق على الخصر من تحريم وعقوبات ينطبق على المخدرِّات وغيرها من السموم التي تضرُّ الإنسان.

وبعدما استقرَّ التحريم، كانت التشريعات واضحةً في معاقبة مَنْ يُقْدِم على تناول المسكرات، وكان تطبيق الرسول تَنْشَرْ لهذه التشريعات تطبيقًا رائعًا، فعن أنس بن مالك ه، أن النبي تَنْشَرَبَ فِي الحَمْرِ بِالجُرِيدِ وَالنِّعَالِ<sup>(٤)</sup>. وعن قَبِيصَة بن ذُوَّيْب ه، أنه قال: قال رسول الله تَنْشِ: «مَنْ شَرِبَ الخَمْرَ فَاجْلِدُوهُ...»<sup>(٥)</sup>.

ولكنَّ الهدف من العقاب في نظر النبي ﷺ هو ردع كل مَنْ تُسَوِّل له نفسه أن يُدمن المسكرات أو المخدِّرات، وليس التشفِّي أو الانتقام من صاحبها؛ فهو شخص مريض في حاجة إلى العلاج؛ لذلك عَمِل ﷺ على تأصيل هذه المعاني في نفوس الصحابة، فعن أبي هريرة هُ أنه قال: أُتِيَ النبيُّ ﷺ برجل قد شرب، فقال: «اضْرِبُوهُ». فقال أبو هريرة هُ : فمِنَّا الضارب بيده، والضارب بنعله، والضارب بثوبه، فليَّا انصرف قال بعض القوم: أخزاكَ الله. قال: «لا تَقُولُوا هَكَذَا، لا تُعِينُوا عَلَيْهِ الشَّيْطَانَ»<sup>(1)</sup>.

هكذا عالج النبي ﷺ مشكلة المسكرات والمخدِّرات معالجة عمليَّة متدرِّجة مبنيَّة على تقوى الله أوَّلاً، والخوف من عصيانه؛ فهو الآمر بتحريم كل مسكر، ثم بِسَنِّ القوانين

- (۱) المفتر: كل شراب يورث الفتور والخدر في الأطراف، انظر: العظيم آبادي: عون المعبود شـرح سـنن أبي داود ۱۰/۹۲.
- (٢) أبو داود: كتـاب الأشـربة، بـاب النهـي عـن المسكر (٣٦٨٦)، وأحمـد (٢٦٦٧٦)، وقـال ابـن حجـر العسقلاني: سنده حِسن. انظر: فتح الباري ١٠/ ٤٤.
- (٣) ابن ماجه: كتاب الأحكام، باب من بنى في حقه ما يضر بجاره (٢٣٤٠)، والموطأ رواية يحيى الليثي (١٤٢٩)، وأحد (٢٨٦٧). وقال شعيب الأرناءوط: حسن. والحاكم (٢٣٤٥) وقـال: هـذا حـديث صحيح الإسناد على شرط مسـلم ولم يخرجـاه. ووافقـه الـذهبي. وصـححه الألبـاني، انظـر: السلسـلة الصحيحة (٢٥٠).
- (٤) ال<sub>ا</sub>يخاري: كتاب الحدود، باب ما جاء في ضرب شارب الخمر (٦٧٧٣)، ومسلم: كتـاب الحـدود، بـاب حد الخمر (١٧٠٦).
- (٥) أبو داود: كتاب الحدود، باب إذا تتابع في شرب الخمر (٤٤٨٥)، والنسائي (٥٦٦١)، وأحمـد (٧٧٤٨) وقال شعيب الأرناءوط: إسناده صحيح على شرط مسلم.
- (٦) البخاري: كتاب الحدود، باب الضرب بالجريد والنعال (٦٧٧٧)، وأبو داود (٤٤٧٧)، وأحمد (٧٩٧٣).

#### أســــــوة للعالمين

(M) 275

الرادعة التي تعالج - أيضًا - كل نفس تخرج عن السلوك السَّوِيِّ، وفي ذلك صلاح للفرد والمجتمع.

هذا هو منهج الرسول على في حلَّ مشكلات عصره، قد تناولنا في هذا الفصل نهاذج منها؛ فتعرَّضْنَا لنموذج يتعلَّق بمشكلة عالمية يُعَاني منها العالم جميعًا، وهي مشكلة العنف والإرهاب، ورأينا كيف عالجها النبي على معالجة قائمة على الوقاية والعلاج، ونموذج آخر يتعلَّق بالجانب الاقتصادي داخل المجتمع، ألا وهو مشكلة الفقر والبطالة، ورأينا كيف عالجها النبي على معالجة رائعة قائمة على فتح آفاق العمل والاجتهاد أمام المجتمع بكل أفراده وطوائفه، وأخيرًا رأينا كيف عالج النبي على مشكلة أخرى متجذرة داخل كيان المجتمع – وهي مشكلة المسكرات والمخدرات – معالجة تدريجيَّة، وقد تميَّز المنهج النبوي في معالجة المشكلات بمزيَّة متفرِّدة؛ ألا وهي غرس مراقبة الله تلا في قلوب كل أفراد المجتمع، فامتنعوا بفضل هذه القيمة عن فعل كل قبيح؛ فعاش الجميع في أمن وسلام، وفي عالمنا المعاصر ما زالت تلك المشكلات متجذرة في المجتمعات الحديثة، ويعاني منها العالم جميعًا، فيا أحوجه إلى منهج رسول الله على، الذي لم ينسب الفضل فيه لنفسه بل نسبه لله تبارك وتعالى، ففي ذلك دليل قاطع على صدقه وانتفاء الغرض الشخصي من وراء رسالته.

#### \* \* \*



البساب الثاني

liand lyles:



iller Kinziliszel

FKER Hand also if

## ب تعدُّ معاد على من العم الأولة اعلى أور تع الا تحصب به على المام وال هيز ع الدلار يكون والله الألين فيتارجن وأمه لاختقال المسيل وانها يتقل الانامة العلها ومعتسابة القواله تسادك وتسيال الأقصاة للأرجين اغوى وإل كانوبالأ وعمي تيلو حوراف تأسد أشا حياته 避 دليل نبوته Ili apienteril

there is the second in the second sec

المحدث الخلصين: أقيته المحدون ما ما في من المحدود من المحدود من المحدود المحدود

المبحث الأول: زهده على المساحد الم المبحث الثاني: عبادته على الم المبحث الثالث: حرصه على أمته المبحث الرابع: نقاء حياته عليه الله المبحث الخامس: أميته ع

رغم أيها أتته واغبة وانطورا أيضا لل عصية الله له والمونقاء

المسلحام على وُمَّال حصير "أن السرينة ولاية فراش قار المظلمة الما المتحقَّة العلى المبحث الثالث: -ر مد على أقتيه المبحث الرابع: تقاء سيانه ع

خُلِقْتَ مُبَرَّأً مِنْ كُلِّ عَيْبٍ

كَأَنَّكَ قَدْ خُلِقْتَ كَمَا تَشَــاءُ

وة للعالمين

۱۸٦

الفصل الرابع: سی حیاته ﷺ دلیل نبوته 🗶

نُعَدُّ حياته عَلَيْ من أنصع الأدِلَّة على نُبُوَّتِه؛ لما تَتَصف به من نقاء ووضوح، ولا يكون ذلك إلاَّ لنبي مُرْسَل من ربِّه، لا يُمَثِّلُ نفسه، وإنها يُمَثِّل الإرادة العليا؛ مصداقًا لقوله تبارك وتعالى: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوَى ﴾ إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَى ﴾ عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَى<sup>(1)</sup> . فانظروا إلى الرسول العابد الذي لا يفتر عن ذكر ربَّه في ليله ونهاره، والأمي الذي علَّمه شديد القوى، والحريص على أُمَّته من عذاب رب العالمين، والزاهد في الدنيا رغم أنها أتته راغبة، وانظروا أيضًا إلى عصمة اللله له وإلى نقاء حياته؛ ستدركون عندها أن محمدًا عَنْشُ رسول من رب العالمين؛ فهذه الحياةُ النقية لا يمكن أن يكون صاحبها رغم أنها أتنه راغبة، وانظروا أيضًا إلى عصمة الله له وإلى نقاء حياته؛ ستدركون عندها أن محمدًا عَنْشُ رسول من رب العالمين؛ فهذه الحياةُ النقية لا يمكن أن يكون صاحبها رجل دُنْيًا.

وفي المباحث التالية نُقَدِّمُ بعضًا من جوانب حياته، والتي تَدُلُّ دلالةً واضحةً على صِدْقِ نُبُوَّ يَهِ ﷺ:

> المبحث الأول: زهده ﷺ المبحث الثاني: عبادته ﷺ المبحث الثالث: حرصه ﷺ على أُمَّتِهِ المبحث الرابع: نقاء حياته ﷺ المبحث الخامس: أُمَيَّته ﷺ



## المبحث الأول : زهـــــده ﷺ

إن نظرة الإسلام للحياة نظرة فريدة؛ لأنها تخلق إنسانًا متوازنًا يُدرك أن الحياة مهما طالت فهي قصيرة، وأن الآخرة هي خير وأبقى؛ لذلك قال تعالى عن الدنيا: ﴿وَمَا الحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ مَتَاعُ الْغُرُورِ<sup>(١)</sup>﴾. كما وضع القرآن الكريم المعيار الحقيقي أمام الإنسان عند تطلُّعه للدنيا: ﴿وَإِنَّ الدَّارَ الآَخِرَةَ لِمَيَ الحَيَوَانُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ<sup>(٢)</sup>﴾.

فالدنيا في المنظور الإسلامي ما هي إلاَّ مزرعة الآخرة، وهي كذلك مجرَّد طريق يعبر عليه الإنسان لوِجْهَته الحقيقيَّة، وهو ما قالـه رسـول الله ﷺ: «كُنْ فِي الـدُّنْيَا كَأَنَّكَ غَرِيبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِيل»<sup>(٣)</sup>.

ويُعَلِّم النبيُّ ﷺ أُمَّته حقيقة العَلاقة بين الدنيا والآخرة، وأن الآخرة أكرم وأفضل عند الله، فيقول ﷺ: «وَالله مَا الدُّنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلاَّ مِثْلُ مَا يَجْعَلُ أَحَدُكُمْ إِصْبَعَهُ هَذِهِ -وَأَشَارَ يَخْيَى <sup>(٤)</sup> بِالسَّبَّابَةِ- فِي الْبَمِّ، فَلْيَنْظُرْ بِمَ يَرْجِعُ»<sup>(٥)</sup>.

ومن عظمته ﷺ أن حياته كانت نموذجًا عمليًّا لهذه النظرة الربَّانيَّة للدنيا، فقد وصف عمر بن الخطاب ، بيت وحال النبي ﷺ بقوله:... فدخلت عليه فإذا هو مضطجع على رُمَال حصير (٦)، ليس بينه وبينه فراش، قد أَثَّرَ الرمالُ بجنبه، مُتَّكِنًا على

- (۱) (آل عمران: ۱۸۵).
  - (٢) (العنكبوت: ٦٤).
- (٣) البخاري عن عبد الله بن عمر: كتاب الرقائق، باب قول النبي ﷺ: الحُنْ فِي اللَّيّا كَأَلَكَ غَرِيبٌ، (٣) البخاري عن عبد الله بن عمر: كتاب الرقائة، باب قول النبي الله (٦٤١٦)، والترمذي (٦٣٣٣)، وابن ماجه (٢١٤٤)، وأحمد (٦٤١٦).
- (٤) هو يحيى بن سعيد بن فروخ القطان، من الطبقة الصغرى من التابعين، ثقة ثبت مرضى حجة حافظ،
   تُوفِي سنة ١٩٨هـ. انظر: المرئي: تهذيب الكمال ٣١/ ٣٢٩، وابن حجر: تهذيب التهـذيب ١١/ ١٩٠ ١٩٣.
- (٥) مسلم عن المستورد بن شداد: كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب فناء الدنيا وبيان الحشر يوم القيامة (٢٨٥٨)، وأحمد (١٨٠٣٧)، وابن حبان (٦٢٦٥).
- (٦) الرمال: بكسر الراء وضمّها، ما نسيج، وقيل: المنسوج بالسعف. انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ١/ ١٢٥، وابن منظور: لسان العرب، مادة رمل ١١/ ٢٩٤.

#### أســـــوة للعالمين

وسادة من أَدَم حشوها ليف... ثم رفعتُ بصري في بيته، فوالله ما رأيت فيه شيئًا يَرُدُّ البصر غير أَهَبَة<sup>(١)</sup> ثلاثة، فقلتُ: ادعُ الله فليوسِّع على أُمَّتِك؛ فإن فارس والروم وُسِّعَ عليهم، وأُعْطُوا الدنيا، وهم لا يعبدون الله. وكان متَّكِنًا، فقال: «أَوَفِي شَكِّ أَنْتَ يَابْنَ الحَطَّابِ؟ أُولَئِكَ قَوْمٌ عُجِّلَتْ لِهُمْ طَيِّبَائِهُمْ فِي الحَيَاةِ الدُّنْيَا»<sup>(٢)</sup>.

(M) -255

ولقد أشفق أصحابه ، عليه ﷺ عندما وجدوا الحصير قد أثَّر في بدنه؛ فعن عبد الله بن مسعود ، قال: اضطجع النبي ﷺ على حصير، فأثَّر في جلده، فقلتُ: بأبي وأمي يا رسول الله، لو كنتَ آذنتنا ففر شنا لك عليه شيئًا يقيك منه. فقال رسول الله ﷺ: «مَا أَنَا وَالدُّنْيَا، إِنَّهَا أَنَا وَالدُّنْيَا كَرَاكِبٍ اسْتَظَلَّ تَحْتَ شَجَرَةٍ، ثُمَّ رَاحَ وَتَرَكَهَا»<sup>(٣)</sup>.

وكثيرًا ما كان يلتوي رسول الله من الجوع طيلة حياته!! ومن هذه المواقف ما ذكره أبو هريرة المسبقوله: خرج رسول الله علي ذات يوم أو ليلة، فإذا هو بأبي بكر وعمر مسلح ، فقال: «مَا أَخْرَجَكُمَا مِنْ بُيُوتِكُمَا هَذِهِ السَّاعَةَ؟» قالا: الجوع يا رسول الله. قال: «وَأَنَا وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لأَخْرَجَنِي الَّذِي أَخْرَجَكُمَا هَذِهِ السَّاعَةَ؟» الأنصار، فإذا هو ليس في بيته، فلمَّا رأته المرأة قالت: مرحبًا وأهلاً. فقال لها رسول الله يَنْ: «أَيْنَ فُلانٌ؟» قالت: ذهب يستعذب لنا من الماء. إذ جاء الأنصاري، فنظر إلى رسول

- (١) الأهبة: بمعنى الأهُب والهاء فيه للمبالغة وهو جمع إهاب، وهو الجلد مطلقًا دُبغ أو لم يُدبغ. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة أهب ٢١٧/١.
   (٢) البخاري: كتاب المظالم، باب الغرفة والعلية المشرفة في السطوح وغيرها (٤٩١٣)، ومسلم: كتاب
  - الطلاق، باب في الإيلاء واعتزال النساء... (١٤٧٩). (٣) ابن ماجه (٤١٠٩)، والترمذي (٢٣٧٧) وقال: هذا حديث حسن صحيح. (٤) يلتوي: أي يتقلَّب ظهرًا لبطن ويمينًا وشمالاً. انظر: السيوطي: شرح سنن ابن ماجه ص٣٠٦. (٥) الدقل: رديء التمر. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة دقل ٢٤٦/١١. (٦) مسلم: كتاب الزهد والرقائق (٢٩٧٨)، والترمذي (٢٣٧٢)، وابن ماجه (٤١٤٦).

#### الباب الثاني: أدلة نبوتـــــه ﷺ

705 (119)

الله عنى وصاحبيه، ثم قال: الحمد لله، ما أحد اليوم أكرم أضيافًا منّي. قال: فانطلق فجاءهم بعِذْق<sup>(۱)</sup> فيه بُسْر وتمر ورُطب. فقال: كُلُوا من هذه. وأخذ المدية<sup>(۲)</sup>، فقال له رسول الله عني: «إِيَّاكَ وَالْحَلُوبَ». فذبح لهم، فأكلوا من الشاة ومن ذلك العِذْق، وشربوا، فلمَّا أن شبعوا وَرَوُوا، قال رسول الله عَنِي لأبي بكر وعمر مشت : «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَتُسْأَلُنَّ عَنْ هَذَا للنَّعِيمِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُيُوبَكُمُ الجُوعُ، ثُمَّ لَمُ تَرْجِعُوا حَتَّى أَصَابَكُمْ هَذَا النَّعِيمُ»<sup>(۳)</sup>.

لقد كان زهد النبي على في حقيقته علامة من علامات نبوَّته، ودليلاً على صدق بعنته، فقد تؤثِّر الدنيا في أحدنا فتغيِّره، فيصبح عندها موضع انتقاد الجميع، ولكن رسول الله على على عهده بالزهد، مصاحبًا له، ومقترنًا به إلى موته، وهو ما تُقرِّره أمُّ المؤمنين عائشة هي بقولها: "مَا شَبِعَ رَسُولُ اللهِ عَلَى فَلاَئَةَ أَيَّامٍ تِبَاعًا مِنْ خُبْزِ بُرٍّ حَتَّى مَضَى لِسَبِيلِهِ"<sup>(3)</sup>.

ولمَّا جاءته الدنيا بما تشتهي كل نفس زهد فيها غاية الزهد، فها هو ذا يوم حُنين تهون عليه الدنيا كلها ويعطيها دون تردُّد لأصحابه وللمؤلَّفة قلوبهم، فهي عنده لا تعدل جناح بعوضة، حتى إنه لم يُبق منها ما يعوِّض فقر السنين وانقضاء العمر الذي تجاوز الستِّين، ثم يقول للأعراب بعد أن أخذ بعضهم رداءَهُ: «رُدُّوا عَلَيَّ رِدَائِي، أَنَخَافُونَ أَلاَ أَقْسِمَ بَيْنكُمْ مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَيْكُمْ، فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ! لَوْ كَانَ لَكُمْ عِنْدِي عَدَدَ شَجَرِ بِهَامَةَ نَعَمًا لَقَسَم مُنْهُ عَلَيْكُمْ، نُمَّ لا نَجِدُونِي بَخِيلاً... »<sup>(٥)</sup>.

ورغم زهد النبي ﷺ للدنيا إلاَّ أن نظرته للزهد كانت نظرة رائعة؛ لأنها علَّمت الأُمَّة

- (١) الْعِدْق: الغصن من النَّخل. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة عذق ١٠/ ٢٣٨.
  - (٢) المدية: السكين والشَّفَرة. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة مدي ١٥/ ٢٧٢.
- (٣) مسلم: كتاب الأشـربة، بـاب جـواز استتباعه غـيره إلى دار مـن يشق برضـاه... (٢٠٣٨)، وأبـو يعلى (٣) (... (٦١٨١). (٦١٨١).
- (٤) البخاري: كتاب الأطعمة، باب ما كان السلف يدخرون... (٦٤٥٤)، ومسلم: كتـاب الزهـد والرقـائق (٢٩٧٠)، واللفظ له.
- (٥) البخاري: كتاب الخمس، باب ما كان للنبي ﷺ يعطي المؤلفة قلوبهم (٣١٤٨)، وابن حبان (٤٨٢٠)، والموطأ برواية يحيى الليثي عن عمرو بن شعيب (٩٧٧)، واللفظ له.

### أســــــوة للعالمين

أن تَزْهَدَ دون أن تترك إعهار الأرض، فليس عدم التعلُّق بالدنيا داعيًّا إلى خرابها، بل يعمرها المسلم دون أن يتمسك بمتاعها؛ لذلك يقول رسول الله ﷺ: «إِنْ قَامَتِ السَّاعَةُ وَبِيَدِ أَحَدِكُمْ فَسِيلَةٌ، فَإِنِ اسْتَطَاعَ أَنْ لاَ يَقُومَ حَتَّى يَغْرِسَهَا فَلْيَفْعَلْ»<sup>(۱)</sup>.

(11) 235

هذه هي النظرة الإسلاميَّة للدنيا؛ نظرة توازن لا تُغْفِل الدنيا لحساب الآخرة، ولا الآخرة لحساب الدنيا، وهذه هي عظمة الإسلام، وعظمة نبيَّه ﷺ التي تُثْبِتُ -بها لا يدع مجالاً للشكِّ- صدق نبوَّته، وربانية دعوته.

كان رسول الله ﷺ شاكرًا لأَنعُمِ الله العظيمة التي وهبها الله له وأحاطه بها؛ فقد كان واقعه ﷺ منسجمًا مع ما أعطاه الله تعالى من نِعَم، فلم يكن شكره ﷺ مجرَّد كلمات تقال، ولكنَّها كانت واقعًا حيًّا مَعِيشًا، فنراه في سيرته راكعًا ساجدًا عابدًا لله تعالى، فاعلاً للخير، مسبِّحًا بحمد الله، مُتَبِعًا في ذلك الآيات القرآنيَّة التي تحضُّ على العبادة والحمد؛ منها قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَافْعَلُوا الخَيْرَ لَعَلَكُمْ تُفْلِحُونَ<sup>(٢)</sup> ﴾.

كما ذُكرت أحاديثُ كثيرةٌ، ومواقفُ عديدةٌ فَسَرت وأبانت حقيقة عبادة رسول الله تَنْ لربِّه جلَّ وعلا؛ فعن عائشة عشي أنَّ نبي الله على كان يقوم من الليل حتى تتفطَّر (<sup>٢)</sup> قدماه، فقالت عائشة عشي : لم تصنعُ هذا يا رسول الله، وقد غفر الله لك ما تقدَّم من

- أحمد (١٣٠٠٤)، وقال شعيب الأرناءوط: إسناده صحيح على شرط مسلم.
   (٢) (الحج: ٧٧).
- (٣) تتفطر: أي تتشق، وفي رواية للبخاري: «حَتَّى تُوَرَّمَتْ قَدَمَاهُ». انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ٣/ ٢٨٢٠ والمباركفوري: تحفة الأحوذي ٢/ ٤٦١، وابن منظور: لسان العرب، مادة فطر ٥/ ٥٥.

الباب الثاني: أدلة نبوتـــــه ﷺ

705 (19)

ذنبك وما تأخَّر؟! قال: «أَفَلا أُحِبُّ أَنْ أَكُونَ عَبْدًا شَكُورًا»<sup>(١)</sup>. وقد أبان هذا الردُّ الجميل رؤيته ﷺ لمسألة العبادة، فهو لا يراها تكليفًا ربَّانيًّا فقط، بل إنه يقوم بها عن حُبَّ وإرادة، كنوع من الشكر العميق للإله القدير الذي أعطى ومنح، وهذا يُفَسِّر أيضًا طول عبادته وشِدَّة إرهاقه لنفسه فيها.

وتصف السيدة عائشة عن في حديث آخر صلاة رسول الله على بالليل، بقولها: «إِنَّ رَسُولَ الله عَنَى كَانَ يُصَلِّي إِحْدَى عَشْرَةَ رَكْعَةً، كَانَتْ تِلْكَ صَلاتُهُ -تَعْنِي بِاللَّيْلِ- فَبَسْجُدُ السَّجْدَةَ مِنْ ذَلِكَ قَدْرَ مَا يَقْرَأُ أَحَدُكُمْ خَسِينَ آيَةً قَبْلَ أَنْ يَرْفَعَ رَأْسَهُ، وَيَرْ كَعُ رَكْعَتَيْنِ قَبْلَ صَلاةِ الْفَجْرِ، ثُمَّ يَضْطَحِعُ عَلَى شِقِّهِ الأَبْمَنِ حَتَّى يَأْتِيَهُ المُؤَذِّنُ لِلصَّلاةِ».

فكان رسول الله على يجد راحته في الإكثار من الصلاة وقراءة القرآن؛ فيروي حذيفة على قائلاً: صلَّيْتُ مع النبي على ذات ليلة فافتتح البقرة، فقلتُ: يركع عند المائة. ثم مضى، فقلتُ: يُصَلِّي بها في ركعة. فمضى، فقلتُ: يركع بها. ثم افتتح النساء فقرأها، ثم افتتح آل عمران فقرأها، يقرأ مترسِّلاً؛ إذا مرَّ بآية فيها تسبيح سبَّح، وإذا مرَّ بسؤال سأل، وإذا مرَّ بتعوُّذ تعوَّذ، ثم ركع، فجعل يقول: «سُبْحَانَ رَبِّي الْعَظِيمِ». فكان ركوعه نحوًا من قيامه، ثم قال: «سَمِعَ اللهُ لَنْ حَمَدُهُ». ثم قام طويلاً قريبًا ممَّ ركع، ثم سجد، فقال: «سُبْحَانَ رَبِّي الأَعْلَى». فكان سجوده قريبًا من قيامه،

وكان رسول الله ﷺ يُكثر من قيام الليل؛ لما فيه من الخلوة بينه وبين ربِّه ﷺ؛ لـذلك قال عنه ﷺ: «أَفْضَلُ الصَّلاةِ بَعْدَ المَفْرُوضَةِ قِيَامُ اللَّيْلِ...»<sup>(٤)</sup>. ومن شِدَّة حُبِّه لقيام الليل

- (١) البخاري: كتاب التفسير، باب سورة الفتح (٤٨٣٧)، ومسلم: كتاب صفات المنافقين وأحكمهم، بـاب إكثار الأعمال والاجتهاد في العبادة (٢٨٢٠).
- (٢) البخاري: كتاب الوتر، باب ما جاء في الوتر (٩٩٤)، وأبو داود (١٣٣٦)، وعند الترمذي: «عن زيد بسن ثابت، قال: تسحرنا مع النبي ﷺ ثم قمنا إلى الصلاة. قال: قلت: كم كان قدر ذلك؟ قال: قـدر خسين آية» (٧٠٣).
- (٣) مسلم: كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب استحباب تطويل القراءة في صلاة الليل (٧٧٢)، والنسائي (١١٣٣)، وأحمد (٢٣٤١٥).
- (٤) أبو داود: كتاب الصيام، باب في صوم المحرم (٢٤٢٩)، وأحمد (٨٤٨٨)، وقال شعيب الأرناءوط: إسناده صحيح على شرط الشيخين. والنسائي (١٦١٤)، ومسند عبد بن حميد عن أبي هريرة (١٤٢٧)، واللفظ له، وقال الألباني: صحيح. انظر: مشكاة المصابيح (١٢٣٦).

أســـــوة للعالمين

كان يقضيه ﷺ في الصباح إذا فاته لأمر ما؛ فعن عائشة ﷺ أنها قالت: «... كَانَ نَبِيُّ الله ﷺ إذا صَلَّى صَلاَةً أَحَبَّ أَنْ يُدَاوِمَ عَلَيْهَا، وَكَانَ إِذَا غَلَبَهُ نَوْمٌ أَوْ وَجَعٌ عَنْ قِيَامِ اللَّيْلِ، صَلَّى مِنَ النَّهَارِ ثِنْتَيْ عَشْرَةَ رَكْعَةً...»<sup>(1)</sup>.

-235

(197)

وهذا الحُبُّ العميق لعبادة الله -خاصَّة الصلاة - يُفَسِّر أيضًا قوله عَظِّر لبلال بن رباح ٤: «قُمْ يَا بِلالُ فَأَرِحْنَا بِالصَّلاةِ»<sup>(٢)</sup>. ويقول عَظِّرُ في حديث آخر: «وَجُعِلَتْ قُرَّةُ عَيْنِي فِي الصَّلاةِ»<sup>(٣)</sup>.

ولا غَرْوَ أَنَّ نِعم الله تَنْكَو عطاياه وفضله تستتبع حمدًا جزيلاً، وهو ما كان يقوم به رسول الله ﷺ؛ فكان لسانه ﷺ دائمًا رطبًا بذِكْرِ الله وحَمْدِه على نِعمه وأفضاله؛ فعن عائشة سَنِّنُ أَنها قالت: «كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَذْكُرُ اللهُ عَلَى كُلِّ أَحْيَانِهِ»<sup>(٤)</sup>.

ونراه في الصوم يَزِيدُ البذلَ والعطاء، وفي العشر الأواخر من شهر رمضان يتعهَّد نفسه بمضاعفة العبادة، فقد روت عائشة شين فقالت: «كَانَ النَّبِيُّ تَثَيَّة إِذَا دَخَلَ الْعَشْرُ شَدَّ مِنْزَرَهُ<sup>(٥)</sup>، وَأَحْيَا لَيْلَهُ، وَأَيْقَظَ أَهْلَهُ»<sup>(٦)</sup>.

كذلك، كان رسول الله على مواظبًا على صيام الاثنين والخميس، وقد ذكر عِلَّة ذلك

- (۱) مسلم: كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب جامع صلاة الليل ومن نام عنه أو مرض (٧٤٦)، وأحمد
   (٢٤٣١٤)، وابن حبان (٢٥٥٢).
- (٢) أبو داود: كتاب الأدب، باب في صلاة العتمة (٤٩٨٥)، وأحمد (٢٣١٣٧)، وقبال شعيب الأرناءوط: رجاله ثقات، لكن اختلف على سالم بن أبي الجعمد في إسناده. والطبراني: المعجم الكبير (٦٢١٥)، والبوصيري: إتحاف الخيرة المهرة بزوائد المسانيد العشرة (٩٠٠)، وقال الألباني: صحيح. انظر: مشكاة المصابيح (١٢٥٣).
- (٣) أحمد عن أنس بن مالك (١٣٥٢٦)، وقبال شيعيب الأرنباءوط: إسناده حسين. والنسبائي (٣٩٣٩)، والبيهقي: السين الكبرى ٧/ ٨٧، ومصينف عبيد البرزاق (٧٩٣٩)، والطبراني في المعجم الكبير (١٧٣٨٨)، وقال الألباني: حسن صحيح. انظر: السلسلة الصحيحة (١٥٨).
- (٤) مسلم: كتاب الحيض، باب ذكر الله تعالى في حـال الجنابـة وغيرهـا (٣٧٣)، والترمـذي (٣٣٨٤)، وأبـو داود (١٨)، وابن ماجه (٣٠٢)، وأحمد (٢٦٤١٩).
- (٥) شدَّ منزره: المنزر ثوب يحيط بالنصف الأسفل من البدن، وشده كنايـة عــن اعتــزال النســاء، وقيـل: أراد تشميره للعبادة، يقال: شدَدُتُ للأَمر منزري أي تشمَّرت وتهيَّاتُ له. انظر: ابن حجر العسقلاني: فـتح الباري ٢٦٩/٤، وابن منظور: لسان العرب، مادة أزر ٢٤/٢.
- (٦) البخاري: كتاب صلاة التراويح، باب العمل في العشر الأواخر من رمضان (١٩٢٠)، وأحمد
   (٦٤٢٢)، وابن خزيمة (٢٠٢٩)، وسبل السلام (٦٥٣).

705 (1917)

بقوله: «تُعْرَضُ الأَعْبَالُ يَوْمَ الانْنَيْنِ وَالْحَمِيسِ، فَأُحِبُّ أَنْ يُعْرَضَ عَمَلِي وَأَنَا صَائِمٌ»<sup>(1)</sup>. وكان رسول الله ﷺ يحبُّ الصيام في الهواجر<sup>(٢)</sup> وفي الأيام شديدة الحرِّ؛ فعن أبي الدرداء هو قال: «خَرَجْنَا مَعَ رَسُولُ الله ﷺ في شَهْرِ رَمَضَانَ فِي حَرَّ شَدِيدٍ، حَتَّى إِنْ كَانَ أَحَدُنَا لَيَضَعُ يَدَهُ عَلَى رَأْسِهِ مِنْ شِدَّةِ الحَرِّ، وَمَا فِينَا صَائِمٌ إِلاَّ رَسُولُ الله ﷺ وَعَبْدُ اللهِ بْنُ

وهكذا كان رسول الله على يتعامل مع قضيَّة العبادة من منطلق الشكر لا الفرض فقط، ومن منطلق البذل والتطوع والزيادة لا أداء الواجب؛ ممَّا أعطى عبادته شكلاً متميَّزًا باهرًا في صورته.

### المبحث الثالث :

حرصه ﷺ على أمته

أرسل الله نبيَّه طوقًا لنجاة البشريَّة من غيِّها وضلالها، فاستحقَّ ﷺ بحقٌّ أن يكون منقذًا للإنسانيَّة، فكانت سيرته أعظم نبع لمن يُريد تربية الأمم -أفرادًا وجماعاتٍ- على قيم الحبِّ والرأفة، التي تمثَّلت في حرصه ﷺ على الناس عامَّة، وأُمَّته خاصَّة، وكان هذا الحرص نابعًا من رأفته ورحمته بهم، كما كان ذلك دليلاً على صدق نُبُوَّيهِ ﷺ؛ لذلك وصف الله ﷺ حرصه ﷺ على أُمَّتِه بقوله: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِنُّمْ حَرِيضٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ<sup>(٤)</sup> ٢.

لقد بلغ حرص رسول الله على أُمَّته حدًّا لا يتخيَّله أحد من البشر؛ فمنذ

- الترمذي عن أبي هريرة: كتاب الصوم، باب ما جاء في صوم يوم الاثنين والخميس (٧٤٧)، وأحمد (١١٨٠١)، وقال شعيب الأرناءوط: إسناده حسن. والنسائي (٢٣٥٨)، وقال الألباني: صحيح. انظر: صحيح الجامع (٢٩٥٩).
- (٢) الهواجر: جمع آلهاجرة، وهي اشتداد الحرّ نصف النهار. انظر: ابن منظور: لسّان العرب، مادة هجر ٢٥٠ /٥٠.
- (٣) البخاري: كتاب الصوم، باب إذا صام أيام من رمضان ثم سافر (١٩٤٥)، ومسلم: كتاب الصيام، باب التخير في الصوم والفطر في السفر (١١٢٢).
  - (٤) (التوبة: ١٢٨).

أســـــوة للعالمين

اللحظات الأُولى للدعوة وهو يأمر القلَّة المستضعفة في مكة بالهجرة للحبشة فِرارًا بدينهم، فيقول ﷺ : «لَوْ خَرَجْتُمْ إِلَى أَرْضِ الحَبَشَةِ؛ فَإِنَّ بِهَا مَلِكًا لا يُظْلَمُ عِنْدَهُ أَحَدٌ، وَهِي أَرْضُ صِدْقٍ؛ حَتَّى يَجْعَلَ اللهُ لَكُمْ فَرَجًا مِمَّا أَنْتُمْ فِيهِ ...»<sup>(١)</sup>.

(19) 235

وكثيرًا ما رأينا رسول الله ﷺ يُعرض عن عمل من الأعمال -وهو مُقرَّب إلى قلبه، ومجَّب إلى نفسه- لا لشيء إلاَّ لخوفه أن يُفْرَض على أُمَّته، فيعنتهم ويشقّ عليهم؛ لذا قالت السيدة عائشة بشخ : «إِنْ كَانَ رَسُولُ الله ﷺ لَيَدَعُ الْعَمَلَ وَهُوَ يُحِبُّ أَنْ يَعْمَلَ بِهِ؛ خَشْيَةَ أَنْ يَعْمَلَ بِهِ النَّاسُ فَيُفْرَضَ عَلَيْهِمْ»<sup>(1)</sup>.

وكان رسول الله على نحدًّر الأُمَّة من الذنوب، ويُوَضِّح خطرها على كيانها وقوَّتها مهما كانت الذنوب بسيطة في عين المسلم؛ فعن عبد الله بن مسعود هذ أن رسول الله على قال: «إِيَّاكُمْ وَمُحَقَّرَاتِ الذُّنُوبِ؛ فَإِنَّهُنَّ يَجْتَمِعْنَ عَلَى الرَّجُلِ حَتَّى يُهْلِكُنَهُ». وإنَّ رسول الله على ضرب لَمَنَّ مَثَلاً: «كَمَثَلِ قَوْم نَزَلُوا أَرْضَ فَلاَةٍ، فَحَضَرَ صَنِيعُ الْقَوْم، فَجَعَلَ الرَّجُلُ يَنْطَلِقُ فَيَجِيءُ بِالْعُودِ وَالرَّجُلُ يَجِيءُ بِالْعُودِ، حَتَّى جَمَعُوا سَوَادًا فَأَجَّجُوا نَارًا، وَأَنْضَجُوا مَا قَدَفُوا فِيهَا»<sup>(1)</sup>.

كما خشي رسول الله ﷺ على أُمَّته من الأئمة المضلِّين، الذين يقودونها إلى الهلاك والضياع، فيقولﷺ مخاطبًا أُمَّته: «إنَّ أَخْوَفَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ الأَئِمَّةُ المُضِلُّونَ»<sup>(،)</sup>.

وامتدَّ حرص النبي ﷺ ورفقه بالمؤمنين في شنون دينهم المختلفة، وخاصَّة في جانب العبادات، فمع أن التقرُّب إلى الله والتبتُّل إليه أمرٌ محمود مرغوب، بل هو مأمور به، لكنه ﷺ كان يخشى على أُمَّته من المبالغة في الأمر، فيفتقدون التوازن في حياتهم، فقال ﷺ :

- (١) البيهقي: كتاب السير، باب الإذن بالسير (١٨١٩٠)، وابن هشام: السيرة النبويـة ١/ ٣٢٣، ٣٢٣، وقـال الألباني: صحيح. انظر: السلسلة الصحيحة (٣١٩٠).
- (٢) البخاري: أبواب التهجد، باب تحريض النبي على صلاة الليل... (١١٢٨)، (١١٧٧)، ومسلم:
   كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب استحباب صلاة الضحى... (٧١٨).
- (٣) أحمد (٣٨١٨)، وقال شعيب الأرناءوط: حسن لغيره. والطبرانـي: المعجـم الكـبير ٥/ ٤٤٩، والبيهقـي: شعب الإيمان (٧٠١٧)، وقال الألباني: صحيح. انظر: صحيح الجامع (٢٦٨٧).
- (٤) أبو داود: كتاب الفتن والملاحم، باب ذكر الفتن ودلائلمها (٢٥٦٤)، والترمذي: (٢٢٢٩)، وأحمد عـن أبي الدرداء (٢٧٥٢٥)، واللفظ له، وقال شعيب الأرناءوط: صحيح لغـيره. والـدارمي (٢١١)، وقـال الألباني: صحيح. انظر: السلسلة الصحيحة (١٥٨٢).

705 (190

«لَوْلاَ أَنْ أَشُقَّ عَلَى أُمَّتِي لأَخَرْتُ صَلاَةَ الْعِشَاءِ إِلَى ثُلُبُ اللَّيْلِ أَوْ نِصْفِ اللَّيْلِ»<sup>(١)</sup>. فهذا الحديث وغيره يُبَيَّن مدى حُبَّ النبي ﷺ لأُمَّته، وحرصه عليها وعلى مصالحها في أمور دينها.

ومِنْ ثَمَّ كان النبيُّ ﷺ يتحيَّن الفرص في إبراز حقيقة حرصه على الناس كافَّه؛ فقد سَمِعَ ﷺ أن ثلاثةً من الصحابة يُريدون أن يَشُقُّوا على أنفسهم؛ ظنَّا منهم أن هذا الأمر سيكون سببا قويًّا في قربهم لله تعالى؛ فعن أنس بن مالك ۞ أنه قال: «جَاءَ ثَلاثَةُ رَهْطٍ إِلَى بُيُوتِ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ ﷺ، يَسْأَلُونَ عَنْ عِبَادَةِ النَّبِيِّ ﷺ، فَلَمَّا أُخْبِرُوا كَأَنَّهُمْ تَقَالُوا: وَأَيْنَ نَحْنُ مِنَ النَبِيِّ عَنَيْ، قَدْ عُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأَخَرَ ؟! قَالَ أَحَدُهُمْ: أَمَّا أَنَا فَإِلَى أُصَلِّي اللَّيْلَ أَبَدًا. وَقَالَ آخَرُ: أَنَا أَصُومُ الدَّهْرَ وَلاَ أُفْطِرُ. وَقَالَ آخَرُ: أَنَا أَعْتَزِلُ النَّسَاءَ فَلاً أَتَزَوَجُ أَبَدًا. فَجَاءَ رَسُولُ الله ﷺ إِلَيْهِمْ، فَقَالَ: (أَنْتُمُ الَّذِينَ قُلْنَهُ مَ كَذَا وَكَذَا، أَمَا وَالله إِنِّ لَنَوْقَبُ نَعْدًا عُذَا عَبَرَ مَنَ النَّبِي عَنْ مَا لَهُ مُعَالًا وَكَذَا الْعَبْرَةُ وَمَا تَأَخَرُ أَنُو المَا يَعْذَا أَمَا أَنا فَالِنَّ

وما أجل أن نختم كلامنا بموقف يعكس مدى انشغال رسول الله على بأمَّته وحرصه عليها، ومدى تقدير ربِّ العالمين على لهذا الحرص! فعن عبد الله بن عمرو على إذ يروي «أن النبي على تلا قول الله تعالى في إبراهيم: ﴿رَبَّ إِنَّهُنَّ أَصْلَلْنَ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ نَمَنْ تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنِّي وَمَنْ عَصَانِ فَإِنَّكَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (٢) ، وقال عيسى المَلا: ﴿ إِنْ تُعَذَّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِرْ لهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الحكيمُ (٢) ، وقال عيسى المَلا: ﴿ إِنْ تُعَذَّبُهُمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِرْ لهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الحكيمُ (٢) ، فَرَفَعَ يَدَيْهِ وَقَالَ: «اللَّهُمَ أُمَّتِي أُمَّتِي أُمَّتِي اللهُ وَبَكَى، فَقَالَ اللهُ عَلَى يَا جِبْرِيلُ، اذْهَبْ إِلَى مُحَمَّدٍ -وَرَبُّكَ أَعْلَمُ مَ فَقَالَ اللهُ مَا يُبْكِيكَ؟ فَأَنَاهُ إِلَى حُمَّدٍ بِلُ اللهُ فَيْنَا مَنُ مَعْرَبُهُ وَاللهُ عَالَهُ مَا يُبْعَيْ أُمَّتِي أُمَّتِي أُمَّتِي إِلَى عُمَدٍ إِلَى عُمَةٍ مَا يَعْتَى الْمَ

- الترمذي عن زيد بن خالد الجهني: أبواب الطهارة، السواك (٢٣)، وقال: هـذا حـديث حسـن صحيح.
   وابن ماجه (٦٩١)، وقال الألباني: صحيح. انظر: مشكاة المصابيح (٣٩٠).
- (٢) البخاري: كتاب النكاح، باب الترّغيب في النكاح (٥٠٦٣)، ومسلم: كتـاب النكـاح، بـاب اسـتحباب النكاح (١٤٠١).
  - (٣) (إبراهيم: ٣٦).
  - (٤) (المائدة: ١١٨).
- (٥) مسلم عن عبد الله بن عمرو: كتاب الإيمان، باب دعاء النبيﷺ لأمته وبكائه شفقة عليهم (٢٠٢)، والنسسائي (١١٢٦٩)، والطبراني: المعجم الكبير (١٥١٥)، وشعب الإيمان للبيهقي (٣٠٨)، وابن حبان (٧٣٥٧).

\_وة للعالمين\_ أسب

(197) ৵৵

المبحث الرابع:

نقاء حياته ﷺ

اتَّصفت حياة النبي ﷺ قبل الرسالة وبعدها بالنقاء التامِّ والأخلاق والشهائل العظيمة التي قَلَّمَا تجتمع في تلك البيئة الجاهليَّة لأحد، فقد اشتهر بالصدق والأمانة الأمر الذي جعل أعداءه يستأمنونه على أموالهم وودائعهم رغم عدائهم الشديد له، وعدم إيهانهم بدعوته، ولم تُنْسِهِ ﷺ عداوَةُ قومه له خصلةَ الأمانة؛ لذلك فقد استخلف ﷺ عليَّ بن أبي طالب الله للمجرة لردِّ الودائع إلى أصحابه، رغم أن أصحاب هذه الأمانات قد أجمعوا آراءهم على قتله في تلك الليلة.

ولننظر إلى سيرته العطرة لنُدرك نقاء حياته على وحفظ الله له؛ فقد صُنِعَ بحقٌ على عين الله تبارك وتعالى؛ ليكون خاتم الأنبياء والمرسلين، فقد حفظه الله على فترة شبابه -قبل النبوة- عمَّا كان عليه أهل الجاهليَّة، وعصمه عن مقارعة الآثام أو إتيان الدنايا، فشبَّ رسول الله على حكم يقول ابن إسحاق وغيره- يكلؤه الله ويحفظه، ويحوطه من أقذار الجاهليَّة ومعايبها (<sup>(1)</sup>.

ومن جوانب حفظ الله تكل له وعصمته إيَّاه ما كان يُحَدِّث به يَكْرَمن أنه لم تُكشف له عورة وهو غلام، فقال يَكْ « لَقَدْ رَأَيْنَنِي فِي غِلْمَانٍ مِنْ قُرَيْشٍ، نَنْقُلُ حِجَارَةً لِبَعْضِ مَا يَلْعَبُ بِهِ الصِّبْيَانِ، كُلُنَا قَدْ تَعَرَّى وَأَخَذَ إِزَارَهُ ٢ وَجَعَلَهُ عَلَى رَقَبَتِهِ بَحْمِلُ عَلَيْهِ الحِجَارَةَ، فَإِنِّي لأُقَبِلُ مَعَهُمْ وَأُدْبِرُ إِذْ لَكَمَنِي لاكِمٌ لَكُمَةً شَدِيدَةً، ثُمَّ قَالَ: شِدَّ عَلَيْكَ إِزَارَكَ. قَالَ: فَأَخَذْتُهُ فَشَدَدْتُهُ عَلَيَ، ثُمَّ جَعَلْتُ أَنْقُلُ الحِجَارَةَ عَلَى رَقَبَتِهِ وَإِزَارِي عَلَيْ مِنْ أَصْحَابِي (٣).

- (١) انظِر: ابن هشام: السيرة النبوية ١/ ١٨٣، وابن كثير: البداية والنهاية ٢/ ٢٨٦.
- (٢) الأزُر: جمّع إزَارُ، وهو ثوب يحيط بالنصف الأسفل من البدن. انظر: المعجم الوسيط، مادة أزر ١٦/١. (٣) ابن هشام: السيرة النبوية ١٨٣/١، والسهيلي: الـروض الأنـف ١/ ٣١٢، والصـالحي: سـبل الهـدى والرشاد ٢/ ١٤٧.

الباب الثاني: أدلة نبوتـــــه ﷺ

705 (19)

وقد وقع قريبٌ من هذا عند بناء الكعبة، فروى ابن عباس بيني ، قال: حدَّثني أبي العباسُ بن عبد المطلب، قال: لمَّا بَنَتْ قريش الكعبة انفردتْ رجلين رجلين ينقلون الحجارة، فكنتُ أنا وابن أخي، فجَعَلْنَا نأخذُ أَزُرَنَا فنضعها على مناكبنا<sup>(١١)</sup>، ونجعل عليها الحجارة، فإذا دنونا من الناس لَبِسْنَا أَزُرَنا، فبينا هو أمامي إذ صُرِعَ<sup>(٢)</sup>، فسَعَيْتُ وهو شاخص ببصره<sup>(٣)</sup> إلى السماء، فقلتُ: يابن أخي، ما شأنك؟ قال: «نُهِيتُ أَنْ أَمْشِيَ عُرْيَانًا». قال: فكتمتُه حتى أظهره الله بنبوَّته<sup>(١)</sup>.

وكان مِنْ حِفْظ الله له -أيضًا- أنه لم يركن إلى اللهو ولم يسمع الغناء، يَرْوِي في ذلك عليٌّ هه فيقول: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «مَا هَمَمْتُ بِشَيْءٍ مَّا كَانَ أَهْلُ الجَاهِلِيَّةِ يَهِمُونَ بِهِ مِنَ الْغِنَاءِ إِلاَّ لَيْلَتَيْنِ، كِلْتَاهُمَا عَصَمَنِي اللهُ مِنْهُمًا؛ لَبْلَةٌ لِبَعْضِ فِنْبَانِ مَكَّةَ وَنَحْنُ فِي رِعَايَةِ غَنَم أَهْلِنَا، فَقُلْتُ لِصَاحِبِي: أَبْصِرْ لِي غَنَمِي؛ حَتَّى أَدْخُلَ مَكَّة فَأَسْمُرَ بِهَا كَمَا يَسْمُو الْفِنْيَانُ. فَقَالَ: بَلَى. فَتَكُمْتُ حَتَّى إِذَا جِنْتُ أَوَّلَ دَارٍ مِنْ دُورٍ مَكَّةَ سَمِعْتُ عَزْفًا وَغَرَابِيلَ<sup>(0)</sup> وَمَزَامِيرَ، قُلْتُ، مَقَالَ: بَلَى. فَتَحَلْتُ حَتَّى إِذَا جِنْتُ أَوَّلَ دَارٍ مِنْ دُورٍ مَكَّةَ سَمِعْتُ عَزْفًا وَغَرَابِيلَ<sup>(0)</sup> فَوَاللهُ مَا أَيْقَظَنِي إِلاَّ مَسُّ الشَّمْسِ، فَرَجَعْتُ إِلَى صَاحِبِي، فَقَالَ: مَا مُعَنْتُ مَعْتُ عَزْفًا وَغَرَابِيلَ<sup>(1)</sup>

ثُمَّ قُلْتُ لَهُ لَبْلَةً أُخْرَى: أَبْصِرْ لِي غَنَمِي؛ حَتَّى أَسْمُرَ بِمَكَّةَ. فَفَعَلَ، فَدَخَلْتُ، فَلَمَّا جِنْتُ مَكَّةَ سَمِعْتُ مِثْلَ الَّذِي سَمِعْتُ تِلْكَ اللَّيْلَةَ، فَجَلَسْتُ أَنْظَرُ، وَضَرَبَ اللهُ عَلَى أُذُنِي، فَوَ اللهِ مَا أَيْقَظَنِي إِلاَّ مَسُّ الشَّمْسِ، فَرَجَعْتُ إِلَى صَاحِبِي.

فَقَالَ: مَا فَعَلْتَ؟ فَقُلْتُ: لا شَيْءَ. ثُمَّ أَخْبَرْتُهُ بِالَّذِي رَأَيْتُ، فَوَ اللهِ مَا هَمَمْتُ وَلا

- (۱) المناكب: جمع المَنْكِب، وهو مُجْتَمَع عَظْم العضد والكتف. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة نكب ٧٧٠/١.
  - (٢) صُرِعَ: أي سقط ووقع. أنظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة صرع ٨/ ١٩٧.
- (٣) شَخَصَ ٱلرجل ببصره: رَفَعَهُ فلم يَطْرِفْ. انظر: ابن مُنظور: لسان آلعرب، مادة شخص ٧/ ٤٥. (٤) مسند البزار (١٢٩٥)، وابن أبي عاصم الشيباني: الآحاد والمشاني ١/ ٢٧١ (٣٥٤)، والصالحي: سـبل الهدى والرشاد ٢/ ١٤٨، وابن كثير: السيرة النبوية ١/ ٢٥١، وقال الألبـاني: صـحيح. انظـر: صـحيح الجامم (٦٧٨٣).
  - (٥) الغرابيل: جمع الغِرْبال، وهو الدُفُّ. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة غربل ١١/ ٤٩١.

أســـــوة للعالمين

عُدْتُ بَعْدَهُمَا لِنَبْيْءٍ مِنْ ذَلِكَ حَتَّى أَكْرَمَنِي اللهُ بِنُبُوَّتِهِ»<sup>(1)</sup>.

191)

**7F** 

كما أنه على لم يشرب خمرًا قطُّ، ولم يسجد لصنم قطُّ؛ فعن عليٍّ الله قال: قبل للنبي على الله عليه الله على الله ع هل عبدت وثنًا قطُّ؟ قال: «لا». قالوا: فهل شربتَ خمرًا قطُّ؟ قال: «لا، وَمَا زِلْتُ أَعْرِفُ أَنَّ الَّذِي هُمْ عَلَيْهِ كُفْرٌ، وَمَا كُنْتُ أَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلا الإِبْمَانُ»<sup>(٢)</sup>.

وتروي أُمُّ أيمن عصل حاضنة الرسول على عن عدم سجوده على لصنم قطَّ فتقول: كان بُوَانة صنبا تحضره قريش يومًا في السنة، فكان أبو طالب يحضره مع قومه، وكان يكلِّم رسول الله على أن يحضر ذلك معه فيأبى، حتى رأيتُ أبا طالب غضب عليه، ورأيتُ عمَّاته غضبن عليه، وقُلْنَ: يا محمد، ما تريد أن تحضر لقومك عيدًا، ولا تُكَثِّر لهم جمعًا؟! فلم يزالوا به حتى ذهب، فغاب ما شاء الله، ثم رجع مرعوبًا فَزِعًا، فقالت عمَّاته: ما دهاك؟ قال: «إِنِّي أَخْشَى أَنْ يَكُونَ بِي لَمٌ». فقلن: ما كان الله يبتليك بالشيطان وفيك من خصال الخير ما فيك، فها الذي رأيتَ؟ قال: «إِنِّي كُلَّمَا دَنَوْتُ مِنْ صَنَمٍ مِنْهَا تَمَتَّلَ لِي رَجُلُ أَبْيَضُ طَوِيلٌ يَصِبحُ بِي: وَرَاءَكَ يَا مُحَمَّدُ، لا تَمَسَّهُ». قالت: فها عاد إلى عيد لهم <sup>(٣)</sup>.

وظلَّ على هذه الحال بعد نزول الوحي عليه لا يركن إلى الدنيا، ولا يبحث عن ملذَّاتها، فها هو ﷺ يقول لزعماء قريش عندما عرضوا عليه الدنيا في مقابل ترك دعوته: «مَا جِئْنَكُمْ بِمَا جِئْنُكُمْ بِهِ أَطْلُبُ أَمْوَالَكُمْ، وَلا الشَّرَفَ فِيكُمْ، وَلا الْمُلْكَ عَلَيْكُمْ، وَلَكِنَّ اللهَ بَعَثَنِي إِلَيْكُمْ رَسُولاً، وَأَنْزَلَ عَلَيَّ كِتَابًا، وَأَمَرَنِي أَنْ أَكُونَ لَكُمْ بَشِيرًا وَنَذِيرًا، فَبَلَّعْنُكُمْ رِسَالَة رَبِّ، وَنَصَحْتُ لَكُمْ مَالِ لاَ يَأْنُزَلَ عَلَيَّ كِتَابًا، وَأَمَرَنِي أَنْ أَكُونَ لَكُمْ بَشِيرًا وَنَذِيرًا، فَبَلَّعْنُكُمْ رِسَالَة رَبِّ، وَنَصَحْتُ لَكُمْ فَإِنْ تَقْبَلُوا مِنِّي مَا جِعْتُكُمْ بِهِ فَهُوَ حَظُّكُمْ مِنَ الدُّنْيَا وَالآخرَة، وَإِنْ تَرُدُّوهُ عَلَيَّ أَصْبِرْ لأَمْرِ الله، حَتَّى يَحْكُمَ اللهُ بَيْنِي وَبَيْ نَكُمْ <sup>(1)</sup>. فاله دف واضح في ذهنه ﷺ،

- (١) ابن حبان (٦٢٧٢)، والحاكم (٧٦١٩) وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجـاه. وقـال الذهبي في التلخيص: على شرط مسلم. والبزار (٦٤٠).
- (٢) الصالحي: سبل الهدى والرشاد ٢/١٤٩، والمتقى الهندي: كنز العمال (٣٥٤٣٩)، والشوكاني: فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير ٤/١٤٦.
- (٣) ابن سعد: الطبقات ألكبرى ١/١٥٨، والصالحي: سبل الهدى والرشاد ٢/١٤٩، وابـن سيد النـاس: عيون الأثر ٦٦/١.
  - (٤) البخاري: خلق أفعال العباد ص١٨٦ حديث رقم (٤٠٨)، وابن كثير: السيرة النبوية ١/ ٤٧٩.

705 (19) ومن نقاء حياته وكمالها أنه لم يَتَحَيَّن ويستغل الفرص للتعالي على قومه وأنباعه،

وهناك شواهدُ كثيرةٌ على ذلك؛ منها موقفه من كسوف الشمس وقت وفاة ابنه إبراهيم؛ فعن المغيرة بن شعبة، أنه قَالَ: كَسَفَتِ الشمس على عهد رسول الله عَظَّي يوم مات إبراهيم، فقال الناس: كسفت لموت إبراهيم. فقال رسول الله عَلَيْ \* إنَّ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ آيَةٌ مِنْ آيَاتِ الله، لاَ يَكْسِفَانِ لِمَوْتِ أَحَدٍ وَلاَ لَحِيَاتِهِ، فَإِذَا رَأَيْتُمْ ذَلِكَ فَصَلُّوا، وَادْعُوا اللهَ تَكَا مثلَ هذا لا يصدر عن كاذب أو دجال، فلو كان غير النبي عَظِيرُمِنْ مُدَّعِي النُّبُوَّة، لانتهز هذه الفرصة، وقال: انظروا الشمس حزنت لحزني وانكسفت. ولكن حاشا للنبي ﷺأن يفعل ذلك.

ومن نقاء حياته ووضوحها -أيضًا- حرصه على إظهار بشريَّتِهِ ﷺ فما محمد إلاَّ بشر من بني آدم، وُلِد من أبوين، فيأكل الطعام ويَتَزَوَّج النساء، يجوع ويمرض، ويفرح ويحزن، والمدهش حقًّا أن يأتي هذا التأكيد منه عَظَّيْهِل ويُصِرُّ عليه. وما أجل أن نتذَكَّر هنا موقف جرير بن عبد الله 🐲 الذي قال: أَتِيَ النبي ﷺ برجل ترعد (<sup>٢)</sup> فرائصه (<sup>٣)</sup>، فقال له: « هَـوِّنْ عَلَيْكَ، فَإِنَّمَا أَنَا ابْنُ امْرَأَةٍ مِنْ قُرَيْشٍ كَانَتْ تَأْكُلُ الْقَدِيدَ<sup>نَ</sup> فِي هَذِهِ الْبَطْحَاءِ<sup>(٥)</sup>»! قال: ثم تلا جرير بن عبد الله البجلي: ﴿وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِجَبَّارٍ فَذَكِّرْ بِالْقُرْآنِ مَنْ يَخَافُ وَعِيدِ (٢) ﴾

ومن أعظم الأدلَّة على نقاء حياته على عتابُ الله على الله على ونزول هذا العتاب في القرآن الكريم؛ ليظل محفوظًا بين الناس على الدوام، وهذا العتاب يكشف لنا كيف كانت حياة النبي عَظِيرُواضحةً غاية الوضوح، حتى عَلِمَ الجميعُ سِرَّه وعلانيته، فهل يَتَأَتَّى ذلك

- (١) البخاري: كتاب الكسوف، باب الصلاة في كسوف الشمس (١٠٤٤)، ومسلم: كتـاب الكسـوف، بـاب صلاة الكسوف (٩٠١)، واللفظ له.
- (٢) تُرْعَد فرائصه: أي ترجف وتضطرب من الخوف. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة رعد ٣/ ١٧٩.
   (٣) فرائص جع فريصة: وهي المُضْغَة التي بين الثدي، ومَرْجِع الكتف من الرجل، والدابة تُرْعَـد إذا فَزِعَـت. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة فرص ٧/ ٢٤.
- (٤) القديد: اللحم ٱلمملوح المجَفَف في الشمس. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة قدد ٣/ ٣٤٣.
   (٥) بطحاء الوادي: تراب لين مما جرّته السيول، ومنها بطحاء مكة. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة
- بطح ۲/ ٤١٢.
  - (٦) (ق: ٤٥).
- (٧) الحاكم (٣٧٣٣)، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجـاه. ووافقـه الـذهبي. وقـال الألباني: صحيح. انظر: صحيح الجامع (٧٠٥٢).

أسوة للعالمين لدعيٍّ أو كذَّاب! ومن أمثلة هذا العتاب قوله تعالى في حقَّ نَبِيَّنَا ﷺ: ﴿عَبَسَ وَتَوَلَّى ۞ أَنْ جَاءَهُ الأَعْمَى<sup>(1)</sup> ۞، وذلك أن عبد الله بن أم مكتوم أتى النبيَّ ﷺ يستهديه، فأعرض النبي عنه؛ لانشغاله بدعوة سادات قريش، فنزل عتاب الله جَلَّ وعلا لنَبِيَّه ﷺ، فكان قرآنًا يُتْلَى إلى يوم القيامة، وقد تكرر هذا العتاب في أكثر من موقف من مواقف حياته ﷺ.

هكذا كان محمدٌ ﷺ واضحًا غاية الوضوح، ونقيًّا غاية النقاء؛ فكانت رسالته خاتمة الرسالات.

أرسل الله نبيَّه محمدًا ﷺ إلى العالمين بشيرًا ونذيرًا، وأَيَّده بالمعجزات الدالَّة على صدقه، ومن أبرز هذه المعجزات أُمَّيَّته ﷺ. فمن الثابت تاريخيًّا أن النبي محمدًا ﷺ وُلِدَ أُمِّيًّا، وظلَّ على ذلك إلى أن بعثه الله للعالمين وهو أُمَّيٌّ، وهذا كهالٌ في حَقِّه ﷺ، ومعجزة من معجزاته الشريفة، يقول عنها ابن تيمية : «بَيَّنَ سبحانه من حاله ما يَعْلَمُه العامَّة والخاصَّة، وهو معلومٌ لجميع قومه الذين شاهدوه، متواترٌ عند مَنْ غاب عنه وبَلَغَنْهُ أخباره من جميع الناس - أنه كان أُمَيًّا لا يقرأ كتابًا، ولا يحفظ كتابًا من الكتب؛ لا المُنزَّلة ولا غيرها، ولا يكتب بيمينه كتابًا، ولا ينسخ شيئًا من كُتب الناس، المُنزَّلة ولا غيرها»<sup>(1)</sup>. وتعَددت الآيات القرآنية التي تُشْبِتُ أُمَيَّة الرسول ﷺ، وتَرُدُّ على الذين يَدَعُونَ أن النبي ﷺ قد تَعَلَّم هذا القرآن من قراءته في كُتب الأَوَّلِينَ، ومن هذه الآيات قوله تعالى:

﴿هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الأُمِّيِّنَ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آَيَانِهِ وَيُزَكِّبِهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلاَلٍ مُبِينٍ<sup>(٣)</sup> ﴾، وقوله تعالى: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّ

- (۱) (عبس: ۱، ۲).
- (٢) ابن تيمية: الجواب الصحيح ٥/ ٣٣٨.
  - (٣) (الجمعة: ٢).

to to

رَسُولُ الله إِلَيْكُمْ جَمِيعًا الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ يُخْيِي وَيُمِيتُ فَآَمِنُوا بِالله وَرَسُوَلِهِ النَّبِيِّ الأُمِّيِّ الَّذِي يُؤْمِنُ بِالله وَكَلِمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَذُونَ<sup>(١١)</sup> ﴾. وقال ابن عباس حض : كان نَبِيُّكُم ﷺ أُمِّيًّا لا يكتَب ولا يقرأ ولا يحسب...»<sup>(١)</sup>.

كما قال الله ظلّ في آية أخرى: ﴿وَمَا كُنْتَ تَتْلُو مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَلاَ تَخْطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذًا لاَرْتَابَ الْمُطْلُونَ<sup>(٣)</sup>﴾. ويُعَلِّقُ الزمخشري على هذه الآية قائلاً: «وأنت أُمِّيٌّ ما عَرَّفَكَ أَحدٌ قَطُّ بتلاوة كتاب ولا خطٍّ. (إِذًا) لو كان شيء من ذلك، أي من التلاوة والخطِّ. (لاَرْتَابَ المُبْطِلُونَ) من أهل الكتاب، وقالوا: الذي نجده في كتبنا أُمِّيٌّ لا يكتب ولا يقرأ... أو لارتاب مشركو مكة وقالوا: لعله تَعَلَّمَهُ أو كتبه بيده»<sup>(٤)</sup>.

وتُعَدُّ أُمِّيَّة النبي ﷺ من المعجزات العقلية على صدق النبي ﷺ، «والأُمَيَّة وصفٌ خصَّ اللهُ به من رسله محمدًا؛ إتمامًا للإعجاز العلمي العقلي الذي أيَّده الله به، فجعل الأُمِّيَّة وصفًا ذاتيًّا له... ليُظْهِرَ أن كماله النفساني كمالٌ لدنيّ إلهي، لا واسطة فيه للأسباب المتعارفة للكمالات، وبذلك كانت الأُمِّيَّة وصفَ كمالٍ فيه، مع أنها في غيره وصف نقصان؛ لأنه لمَّا حصل له من المعرفة وسداد العقل ما لا يحتمل الخطأ في كل نواحي معرفة الكمالات الحقِّ، وكان على يقين من علمه، وبَيَّنَةٍ من أمره، ما هو أعظم مما حصل للمتعلمين؛ صارت أُمِّيَّتُه آيةً على كَوْن ما حصل له إنَّا هو من فيوضات إلهيًه".

ومن تمام هذه المعجزة النبوية أن الكتاب الذي أُنَزِلَ عليه معجِزٌ لمشركي العرب ولمن يأتي بعدهم إلى يوم القيامة، رغم أن مشركي العرب أهلُ الفصاحة والبلاغة، بل وتحدَّاهم بي أن يأتوا بمثله، أو حتى بسورة أو آية من مثله؛ فليفكرْ صاحب العقل في هذه المعجزة الباهرة، كما يقول صاحب التحرير والتنوير : «أفلا تعقلون أنَّ مثل هذا الحال -من الجمع بين الأُمَيَّة والإتيان بهذا الكتاب البديع في بلاغته ومعانيه- لا يكون إلاَّ حال مَنْ أفاض

- (١) (الأعراف: ١٥٨).
- (٢) القرطبي: الجامع لأحكام القرآن ٧/ ٢٩٨.
  - (٣) (العنكَبوت: ٤٨).
- (٤) الزمخشري: الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل ٣/ ٤٦٢.
  - (٥) ابن عاشور: التحرير والتنوير ٩/ ١٣٣.

أسيوة للعالمين

الله عليه رسالته؛ إذ لا يَتَأَتَّى مثله في العادة لأحدٍ»<sup>(1)</sup>.

ولقد اعترف مشركو قريش قديمًا أن هذا القرآن المعجز لا يمكن أن يتأتى لرجل أُمِّيَّ لا يعرف القراءة ولا الكتابة؛ فَادَّعَوْا أن ذلك سحرٌ يُؤْثَر<sup>(٢)</sup>، فها هو ذا عتبة بن ربيعة يقول: إني والله قد سمعتُ قولاً ما سمعتُ مثله قَطُّ، ما هو بالشعر ولا الكهانة، يا معشر قريش، أطيعوني واجعلوها بي، خَلُّوا بين هذا الرجل وبين ما هو فيه، واعتزلوه، فوالله! ليكوننَّ لقوله الذي سمعتُ نبأ، فإنْ تُصِبْهُ العرب فقد كُفِيتُمُوهُ بغيركم، وإنْ يَظْهَرْ على العرب فمُلْكُهُ مُلْكُحُم، وعِزُّه عِزُّ حيل العرب فماناس به. قالوا: سحرك والله يا أبا الوليد بلسانه<sup>(٢)</sup>.

(١) السابق نفسه ١١/١٢٢.
 (٢) سحر يؤثر: أي يأثره عن غيره. انظر: القرطبي: الجامع لأحكام القرآن ١٩/ ٧٦.
 (٣) البيهقي: دلائل النبوة ٢/ ٢٠٤، ٢٠٥، وابن كثير: السيرة النبوية ١/ ٥٠٤، ٥٠٥.
 (٤) القِطْف: ما قُطِف من الثمر. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة قطف ٩/ ٢٨٥.
 (٥) نينوى: قرية يونس بن متى الظبر الموصل، وبسواد الكوفة ناحية يقال لها: نينوى، منها كربلاء. انظر: انظر:
 (٩) نينوى: أو يونس بن متى الظبر الموصل، وبسواد الكوفة ناحية يقال لها: نينوى، منها كربلاء. انظر:
 (٩) نينوى: أو يونس بن متى الظبر الموصل، وبسواد الكوفة ناحية يقال لها: نينوى، منها كربلاء. انظر: ياقوت الحموي: معجم البلدان ٥/ ٣٣٩.
 (٦) ابن تيمية: الجواب الصحيح ١/ ٣٩٢، ٣٩٢، ٣٩٢.

Tes (I.P

وقد حاول بعضُ المشكِّكِينَ أن يَنْفُوا عنه عَنَى صفة الأُمِّيَّة؛ لأن سرده لما في التوراة والإنجيل، وتنبُّوَه بالعديد من الأحداث المستقبليَّة -كهزيمة الفرس، كما ذكرنا سابقًا، وغير ذلك- دون تعليم، إنها يُعَدُّ معجزةً عقليَّةً باهرةً لا ينكرها إلاَّ المكابرون، وهؤلاء المكابرون يعلمون جيدًا أن أُمِيَّة النبي عَنَى مذكورة في التوراة والإنجيل؛ مصداقًا لقول الله وَالإِنْجِيلِ<sup>(١)</sup> ».

كما قال الله تبارك وتعالى في آية أخرى: ﴿يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِآَيَاتِ اللهَ وَأَنْتُمُ تَشْهَدُونَ<sup>(٢)</sup> ﴾، تشهدون أن صفة محمد ﷺ في كتابكم، ثم تكفرون به وتنكرونه، ولا تؤمنون به، وأنتم تجدونه مكتوبًا عندكم في التوراة والإنجيل: «النَّبِيَّ الأُمِّيَّ الذي يؤمن بالله وكلماته»<sup>(٣)</sup>.

هكذا كانت أُمِّيَّتُه عَظِّر دليلاً من أُدِلَّة صدقه ونُبُوَّتِهِ.

\* \* \*

(۱) (الأعراف: ۱۵۷). (۲) (آل عمران: ۷۰). (۳) الطبري: جامع البيان في تأويل القرآن ۲/ ۰۰۳.

الفصل الخامس OF

البساب الثاني

land Helas

· CZERANIE ( HERE ) THE LESS THE

Pagio alle and a break the state the series the series in the series the series and the series



# ذحُرُهُ 避 في الكتب السابقة

المبحث الأول: بشارات النبي ﷺ في كتب الأولين المبحث الثاني: بشارات النبي ﷺ في التوراة المبحث الثالث: بشارات النبي ﷺ في الإنجيل

وهذه البشارات هي سنرك الاسلان والدلاخ المستر من الله ومن الرسل لل الأسم والشعول بكالم عسد التي والحك حظيا أن لا عد عا القطاع في الحدي الالتي أ فإذا راء مي سبيد قلا تنابع التي اللي شي من المدالة والبعث والتعضب الملقموم و مل يشهرون أن العداد لما خان عليه الشي بالسائي وستواصل بذلك الملاتين الإخيف وتلحاصلا وتحافل الرسالا خفالسلوية والتي الله المله والتي الذا عالمي من المدارية والتي المراجع والمعالمي والتي والمراجع

ر سنتناول في هذا الفصل - بعود من الله- عمد عة من المباحث المتضمنية ليشارات من محمد علي ، وهي علي النحو التالي.

> قال ابن معصوم المدني (شاعر أندلسي): بِمَبْعَثِهِ إِنْجِيلُ عِيسَى مُبَشَّرٌ

وَتَوْرَاةُ مُوسَى وَالزَّبُورُ مُتَرْجِمُ



الفصل الخامس ذِكْرُهُ عَنِي الكتب السابقة

أكرم الله على البشرية برسوله وخاتم أنبيائه محمد على، فأرسله إلى جميع العالمين إنسهم وجِنِّهم، عربهم وعجمهم، بأوضح حُجَّة، وأظهر دلالة، وأبين برهان، وساق الله تلك تلك الدلائل الظاهرة البينة لتَعْلَم البشرية صدق دعوته ونُبْلَ رسالته، وأنه حلقة في سلسلة الأنبياء الذين أرسلهم الله تلك لوظيفة واحدة لا تتجزّأ، وتتمثَّلُ في دعوة التوحيد لله ربِّ العالمين.

ومن سُنَّة الله تعالى أن كل نبي يُسَلِّم جذوة دعوته إلى الذي يليه، وهكذا فقد بَشَّرَتْ به ﷺ الكتب السالفة، وأَخبَرَتْ به الرسل السابقة، من عهد آدم أبي الأنبياء والبشر إلى عهد المسيح عيسى بن مريم الظلا، كُلَّمَا قام رسولُ أُخذ عليه الميثاق بالإيهان به والبشارة بنُبُوَّتِه ورسالته.

وهذه البشارات هي بمنزلة الإعلان والبلاغ المسبق من الله ومن الرسل إلى الأمم والشعوب بمَقْدَم محمد على والحكمة منها أن لا يحدث انقطاع في الهدي الإلهي؛ فإذا جاء نبيٌّ جديد فلا يُقَابله أتباع النبي السابق بشيء من العداوة والبغضاء والتعصُّبِ المذموم، بل يشعرون أنه امتداد لما كان عليه النبي السابق؛ فتتواصل بذلك الهداية الإلهية، وتتعاضد وتتكامل الرسالات السماوية.

وسنتناول في هذا الفصل -بعون من الله- مجموعة من المباحث المتضمنة لبِشارات عن محمد على ال على النحو التالي:

> المبحث الأول: بشارات النبي علم في كتب الأَوَّلِينَ المبحث الثاني: بشارات النبي علم في التوراة المبحث الثالث: بشارات النبي علم في الإنجيل

الباب الثاني: أدلة نبوتـــــه ﷺ

Tes (·V

المبحث الأول : بشارات النبي ﷺ في كتب الأولين

أخبر القرآن الكريم أن الله تعالى أرسل لكل أُمَّة رسولاً يدعوهم إلى التوحيد، فينذرهم ويُبَشِّرهم؛ ليُقيم عليهم الحُجَّة يوم القيامة، وأن كل هذه الأمم والشعوب قد عَرَفت وتَيَقَّنَتْ -عن طريق أنبيائهم ورسُلهم- بمجيء خاتم الأنبياء والرُّسل محمد عَظَّم، وهو ما أخبر به القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لَفِي زُبُرِ الأَوَّلِينَ <sup>(١)</sup> ، أي: «إِنَّ ذِكْرَ محمد التَظْرُفي كتب الأولين»<sup>(٢)</sup>.

ورغم أنه لم يَعُدُ من كتب الأَوَّلِينَ إلاَّ بقايا قليلة جدًّا، لكنها لم تَخْلُ من ذِخْرِ لمحمد ورسالته؛ ففي كتاب (السامافيدا)، أحد الكُتب المقدَّسَة لدى البراهمة، نجد النصَّ التالي: «أحمد تلقَّى الشريعة من ربِّه، وهي مملوءة بالحكمة، وقد قُبست من النور كما يقبس من الشمس»<sup>(٣)</sup>.

وجاء في كتاب مُقَدَّس آخر عند الهندوس وهو (أدهروهيدم) ما نصُّه: «أيها الناس، اسمعوا وَعُوا؛ يُبْعَثُ المحمَّدُ بين أظهر الناس، وعَظَمَتُه تُحْمَدُ حتى في الجنة، ويجعلها خاضعة له وهو المحامد»<sup>(1)</sup>. يعني محمد.

وفي كتاب هندوسي ثالث هو (بفوشيا برانم) ما يلي: «في ذلك الحين يُبعث أجنبي مع أصحابه باسم محامد الملقب بأستاذ العالم<sup>(٥)</sup>، والمَلِك يطهِّره بالخمس المطهرة»<sup>(١)</sup>. ولا شكَّ

- (١) (الشعراء: ١٩٦).
- (٢) القرطبي: الجامع لأحكام القرآن ١٣٨/١٣. ر
- (٤) كتاب أدهروهيدم، الجزء العشرون الفصل ١٢٧ الفقرة ٧٠، نقلاً عن صفي الرحمن المباركفوري: وإنـك لعلى خلق عظيم ١/ ٣٥٢.
- (٥) وأيضًا فإن في الإنجيل إنجيل يوحنا أن المسيح الظلا أخبر بهذه الصفة، بقوله: «إن أركـون العـالم سـياتي». وأركون تعني السيد والعظيم. انظر: ابن تيمية: الجواب الصحيح ٥/ ٣٠٤.
- (٦) الجزء ٢ الفصّل ٣ العبارة الثَّالثة وما بعدها، نقلاً عن صفي الرَّحن المباركفوري: وإنك لعلى خلق عظيم ٣٥٢/١.

أس\_\_\_وة للعالمين

في أنها الصلوات الخمس التي يمحو الله بهنَّ الخطايا.

وقد جاء وصف أصحاب رسول الله ﷺ في كتاب (بنوشيا برانم)، فقد ورد فيه: «هم الذين يختنون، ولا يربون القَزَع<sup>(۱)</sup>، ويربون اللَّحَى، ويُنادون الناس للدُّعاء بصوت عال<sup>(۲)</sup>، ويأكلون أكثر الحيوانات إلاَّ الخنزير، ولا يستعملون الدرباء<sup>(۳)</sup> للتطهير، بل الشهداء هم المتطهرون، ويُسمون بمسلي<sup>(٤)</sup>؛ بسبب أنهم يُقاتلون من يُلبس الحقَّ بالباطل، ودينهم هذا يخرج منِّي وأنا الخالق»<sup>(٥)</sup>.

ولقد قامت مجموعة من الباحثين الهندوس بتحليل العديد من الترتيلات الهندوسية المختلفة، والتي جاءت في كتب الويدات وغيرها من الكتب الهندوسية، فوجدوا أن النبي محمدًا على قد ذُكِرَ صراحة، كما ذُكِرَتْ بعضُ محاور رسالته ودعوته؛ لذلك كَتَبَ عددٌ من علماء الهندوس وغيرهم بحوثًا حول هذه الشخصية الفذَّة التي وجدوها في كتبهم، وهي شخصية (نراشنس)، فدرسوها في ضوء ما ذُكِرَ لها من الخصائص والأوصاف.

وكلمة (نراشنس) كلمة سنسكريتية<sup>(١)</sup> مكوَّنة من مقطعين؛ أوَّلهما: (نر)، ومعناه الإنسان، وهذا غريب بالنسبة للويدات التي قلَّمَا تختار من البشر أحدًا لمدحه والثناء عليه. والمقطع الثاني: (أشنس)، ومعناه اللغوي: مَنْ يُحْمَدُ ويُثْنَى عليه بكثرة، فهو مرادف لمحمد مرادفة تامَّة، ومع ذلك فلم تَكْتَفِ الويدات بذكر اسم هذا النبي العظيم فقط، بل «وفَرَّتْ لنا تفاصيل أخرى تقطع سبل النقاش والجدال، وتَبُتَّ البشارة بتَّة لا مجال فيها لأدنى احتهال، وأكبر مجموعة لهذه التفاصيل هي ما ورد في (أتهرو ويد) في بابه العشرين، والفصل السابع والعشرين بعد المائة، بينها يوجد بعض البيانات في مناتر<sup>(٧)</sup> أخرى جاءت

الباب الثاني: أدلة نبوتـــــه ﷺ

75 (1.1)

متفرِّقَة في بقية الويدات والكتب المقدسة عند الهندوس»<sup>(١)</sup>. وقد تُرجمت هذه المناتر على الصورة التالية: ١ - «اسمعوا أيها الناس باحترام، إن نراشنس يُحمد ويثنى عليه، ونحن نعصم ذلك المهاجر -أو حامل لواء الأمن- بين ستين ألف عدوٍّ وتسعين عدوًّا».

ويُلاحَظُ في هذه آلترتيلة عدَّة أشياء؛ أوَّلها: أن هذه الشخصية تتمتَّع بحمد الناس وثنائهم عليها، وتمتاز على الآخرين بذلك، ولا يُعرف في تاريخ البشر إنسانٌ حمده الناس وأثْنَوْا عليه بمعشار ما أثْنَوْا على محمدٍ ﷺ وحمدوه، فهو الذي امتاز بهذه الخصيصة بين الأنبياء.

وثانيها: أن هذه الترتيلة ذَكَرَتْ كلمة المهاجر، ومن المعلوم أن محمدًا ﷺ قد هاجر من مكة إلى المدينة، وموضوع الهجرة من أبرز الأحداث التي مرَّ بها الأنبياء عليهم السلام.

وثالثها: وهو الغريب في هذه الترتيلة أنها أحصت أعداء النبي على الله الله الله وتالثها: وهو الغريب في هذه الترتيلة أنها أحصت أعداء النبي الله في في عياته فوجدهم وتسعين عدوًا، وقد تتبع بعض الباحثين عدد من عادى النبي الله في حياته فوجدهم يقربون من هذا العدد، والله أعلم (٢).

٢ - «يكون مركبه الإبل، وأزواجه اثنتي عشرة امرأة، ويحصل له من علو المنزلة، وسرعة المركب أنه يمسُّ السهاء ثم ينزل».

وهذه الترتيلة واضحة جدًّا في دلالتها على نُبُوَّة محمد ﷺ والبشارة به؛ إذ ما من وصف ذُكِرَ فيها إلاَّ وقد تحقَقًق في رسول الله ﷺ، فنراشنس -محمد ﷺ - كمان دائم الركوب للإبل في أسفاره وغزواته، وهذا مشهور متواتر في كتب السيرة، وهو دليل على أن ميلاد هذا النبي لا يكون إلاَّ في منطقة صحراوية؛ لأن الإبل لا توجد إلاَّ في مثل هذه المناطق، وقد وُلِدَ رسول الله ﷺ بالفعل في مكة، وهي أرض صحراوية قاحلة تُحِيطُ بها

- (١) صفى الرحمن المباركفوري: وإنك لعلى خلق عظيم ٣٦٦/١.
- (٢) صفي الرحمن المباركفوري: وإنك لعلى خلق عظيم ١/ ٣٧١.

أســـــــوة للعالمين

صحاري شاسعة. ثم إن النبي بي الا يكون عزبًا بل يتزَوَّج من اثنتي عشرة امرأة، ولم يَثْبُتُ ذلك لأحد غيره من الأنبياء والمرسلين؛ فقد تَزَوَّج رسول الله بي من اثنتي عشرة امرأة على رأي من قالوا بأن السيدة ريحانة بنت زيد سي كانت زوجة من زوجاته بي (1).

وقد تحدَّث ويد بركاش أبادهياي -وهو أحد كبار علماء اللغة السنسكرتية في شبة القارة الهندية- عن ترجمة الفقرة الثانية من هذه البشارة في كتابة: «نراشنس أور أنتم رشي» ص٤١، وهي أن أزواجه تكون اثنتي عشرة امرأة، وهو لم يُشِرْ إلى احتمال أيِّ معنَّى آخر سواه<sup>(٢)</sup>.

وهناك إشارة أيضًا إلى رحلة الإسراء والمعراج التي ركب فيه النبي على البراق<sup>(\*\*)</sup> الذي كان من سرعته أنه يضع قدمه عند منتهى طرفه، وأنه علا به إلى السماء، ثم نزل إلى الأرض<sup>(1)</sup>.

ويتَّضِحُ من هاتين الترتيلتين -وغيرها من بقيَّة التراتيل المتعلَّقَة بنراشنس- مدى تطابقها مع أوصاف محمد ي الذلك فهو دليل صريح من كتب الهندوس على التبشير بنُبُوَّة محمد ي ، ولا يَتَوَانَى بعض علماء الهندوس في ذكر ذلك صراحة، ولا يَستغرب أحد أن كُتب الهندوس قد جاءت بأوصاف لرسول الله ي ؛ فاعتقادُنا بأنها مجموعة من الكتب الموضوعة بأيد بشريَّة قد يكون صحيحًا إن كان المقصود بذلك التحريف والتبديل؛ لأنه لا يُعقل أن تتنزل الرسالات في منطقة الشرق الأوسط، وتُنسى بقية المعمورة بساكنيها من الوحي والرسالات -وحاشا لله ت ذلك - لأنه يتعارض مع رحمته وعدله، وقد أخبرنا القرآن الكريم أن كل أُمَّةٍ من الناس لم تَخْلُ من نذير أو بشير، قال تعالى فوَإِنْ مِنْ أُمَّة إِلاً

- (۱) انظر: السابق نفسه ۱/ ۳۷۱، ۳۷۲، وابن كثير: السيرة النبوية ٤/ ٦٠٥، وابن سيد النـاس: عيـون الأثـر ۳۸۸/۲
  - (٢) نقلا عن صفي الرحمن المباركفوري: وإنك لعلى خلق عظيم ١/ ٣٧٤.
- (٣) البُراق: دابة يركبها الأنبياء عليهم السلام. وقيل: البراق فرس جبريل، وهي الدابة الـتي ركبهـا الرسـول في الإسراء والمعراج؛ سُمَّي بذلك لنصوع لونه وشدَّة بريقه، وقيل: لسرعة حركته شبَّهه فيها بالبَرْق. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة برق ١٤/١٠. (٤) انظر: صفى الرحمن المباركفوري: وإنك لعلى خلق عظيم ١/ ٣٧٥.

الباب الثانى: أدلة نبوتـــــه ﷺ



خَلاَ فِبِهَا نَذِيرٌ<sup>(١)</sup> ﴾. ومن ثَمَّ يمكن التعويل على هذه الترتيلات الهندوسية -استنادًا لما ذكره علماؤها- في التصديق والبشارة بنُبُوَّة محمد ﷺ.

المبحث الثاني : بشارات النبي ﷺ في التوراة

أدلَّة وبراهين وبشارات كثيرة، تلك التي تَضَمَّتْهَا كُتب التوراة الموجودة الآن بين يدي أتباعها؛ بها يُؤَكِّد صدق النبي محمد ﷺ في دعواه ورسالته، وأنه خاتم المرسلين والمبعوثُ رحمةً للعالمين؛ ممَّا يُقِيم الحُجَّة على أهل هذه الكُتب، ويُثْبِتُ إيهان المؤمنين.

ولقد أراد اليهود بكل عزمهم وقُوَّتهم وجهدهم أن يطمسوا النور الذي بين أيديهم، فحرَّفوا وبدَّلوا في كتاب الله التوراة، وكان من جملة ما طمسوا حقيقته وشَوَّهُوا صورته، البشاراتُ الإلهية بقدوم خاتم الأنبياء محمد علي وذلك لعدم إيهانهم بقُدْرَة أيَّة أُمَّة غيرهم على النهضة العالمية المرجُوَّة لطريق الله القويم، ولَّا كان النبي الخاتم من وَلَدِ إسهاعيل، وليس من ولد إسحاق كها اعتادوا دومًا؛ فقد زادهم ذلك حقدًا فوق حقدهم، فعملوا بكل ما أُوتُوا من قُوَّة على تشويه حقيقة النبي الخاتم هي والدين الحق

قوله في الفصل التاسع من السفر الأول من التوراة: «إن هاجر لما فارقت سارة وخاطبها الملك فقال: يا هاجر، من أين أقبلت؟ وإلى أين تريدين؟ فلما شرحتْ لـه الحال، قال: ارجعي، فإني سأكثِّر ذريتك وزرعك حتى لا يُحصون، وها أنت تحبلين وتلدين ابنا اسمه إسماعيل؛ لأن الله قد سمع ذُلَّك وخضوعك، وولدك يكون وحش الناس، يده فوق يد الجميع، ويد الكل به، ويكون مسكنه على تخوم جميع إخوته»<sup>(٢)</sup>. يقول ابن القيم: «... ومعلوم أن يد بني إسماعيل قبل مبعث محمد ﷺ لم تكن فوق أيدي بني إسحاق؛ بل كان في أيدي بني إسحاق النبوة والكتاب، وقد دخلوا مصر زمن يوسف مع يعقوب، فلم

(۱) (فاطر: ۲٤).

(٢) الإصحاح السادس عشر من سفر التكوين، نقلاً عن ابن قيم الجوزية: هداية الحياري ص١٤٧.

TID 235

يكن لبني إسهاعيل فوقهم يد، ثم خرجوا منها لمَّا بُعِثَ موسى، وكانوا مع موسى من أعزِّ أهل الأرض، ولم يكن لأحد عليهم يد؛ ولـذلك كـانوا مع يوشع إلى زمـن داود ومُلْكِ سليهان، المُلْك الذي لم يُؤْتَ أحدٌ مثله فلم تكن يد بني إسهاعيل عليهم، ثم بعث الله المسيح فكفروا به وكذبوه، فدمَّر عليهم تكذيبُهم إيَّاه، وزَالَ ملكهم، ولم تَقُمْ لهم بعده قائمة، وقَطَّعَهُم الله في الأرض أُمَّا، وكانوا تحت حُكْم الروم والفرس، وغيرهم، ولم تكن يَدُ وَلَدِ إسماعيل عليهم في هذا الحال، ولا كانت فوق يَدِ الجميع إلى أن بعث الله محمدًا على برسالته، وأكرمه الله بنُبُوَّته، فصارت بمبعثه يَدُ بني إسهاعيل فوق الجميع، فلم يَبْقَ في الأرض سلطان أعزَّ من سلطانهم؛ بحيث قهروا سلطان فارس والروم والترك والدَّيْلَم، وقهروا اليهود والنصاري والمجوس والصابئة وعُبًّاد الأصنام؛ فظهر بذلك تأويل قوله في التوراة: «ويكون يده فوق يد الجميع، ويد الكل». وهذا أمر مستمرٌّ إلى آخر الدهر. قالت اليهود: نحن لا نُنْكِر هذا؛ ولكنْ إنَّ هذه بشارة بملكه وظهوره وقهره لا برسالته ونُبُوَّتِه. قال المسلمون: المُلك ملكان؛ ملك ليس معه نُبُوَّة بل ملك جبار مُتَسَلِّط، وملك نفسه نبوة؛ والبشارة لم تقع بالملك الأول، ولا سيَّما إن ادَّعَى صاحبه النَّبُوَّة والرسالة وهو كاذب مفترٍ على الله؛ فهو من شَرٍّ الخَلْقِ وأفجرهم وأكفرهم، فهذا لا تقع البشارة بمُلْكِه، وإنها يقع التحذير من فتنته، كما وقع التحذير من فتنة الدجال، بل هذا شرٌّ من سنحاريب وبُخْتُنَصَّر ( )، والملوك الظلمة الفجرة الذين يَكْذِبون على الله، فالأخبار لا تكون بشارة، ولا تفرح به هاجر وإبراهيم، ولا بَشَّرَ أَحَدٌ بذلك، ولا يكون ذلك إثابة لها من خضوعها وذُلِّما، وأن الله قد سمع ذلك ويعظِّم هذا المولود ويجعله لأمَّة عظيمة، وهذا عند الجاحدين بمنزلة أن يقال: إنكِ ستلدين جبارًا ظالمًا طاغيًا يقهر الناس بالباطل، ويقتل أولياء الله، ويسبى حريمهم، ويأخذ أموالهم بالباطل، ويُبَدِّل أديان الأنبياء، ويكذب على الله، ونحو ذلك، فمَنْ حَمَل هذه البشارة على هذا، فهو مِنْ أعظم الخَلْق بهتانًا وفرية على

<sup>(</sup>١) بُخْتُنصَر: هو الذي كان خَرَّب بيت المقدس، وقيل: إنما هو بُوخْتُنصَّر، فـأُعرب؛ وبُوخَتُ ابـنُ، ونصَّرُ صنم، وكان وُجد عند الصَّنم، ولم يُعرف له أَب، فقيل: هو ابن الصنم. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة نصر ٥/٢١٠.

الباب الثاني: أدلة نبوتــــه ﷺ

الله؛ وليس هذا بمُسْتَنْكَر لأُمَّة الغضب، وَقَتَلَة الأنبياء، وقوم البهت» ( . ).

ورغم هذه التشويهات المتعاقبة عبر العصور المتلاحقة في التوراة، فقد بَقِيَتْ هناك بعض النصوص التي تُذَلِّل بوضوح على وجود النبي الخاتم الذي بَشَّرَ به موسى الطَّكْلَ، بل وأراد أن يكون من أُمَّتِه!

يقول ابن تيمية: «قد رأيتُ أنا من نسخ الزبور ما فيه تصريح بنُبُوَّة محمد ﷺ باسمه، ورأيتُ نسخة أخرى بالزبور فلم أَرَ ذلك فيها، وحينئذٍ فلا يمتنع أن يكون في بعض النسخ من صفات النبي ﷺ ما ليس في أخرى»<sup>(٢)</sup>.

وإذا أردنا بعضًا من هذه التصريحات أو البشارات، فإنه عندما سقطت بابل في يَلِ مَلِكِ الفرس عام (٥٣٨ ق. م)، سُمح لليه ود بالعودة إلى فلسطين -بعد أن أسرهم الزعيم الكلداني الشهير بُخْتُنَصَّر - كما سُمِحَ لهم بإعادة بناء القدس والهيكل، وعندما وُضعت الأساسات لبناء المعبد الجديد، ارتفعت صيحات الفرح بين اليه ود، وفي أثناء هذه المناسبة بعث الله النبي (حجّي)، الذي قال لهم في هذه المناسبة: "وسوف أُزلزل كل الأمم، وسوف يأتي (حِده) لكل الأمم، وسوف أملاً هذا البيت بالمجد، كذلك قال رب الجنود، لي الفضة ولي الذهب، هكذا قال رب الجنود، وإن مجد ذلك البيت الأخير يكون أعظم من مجد الأول، هكذا قال رب الحنود، وفي هذا المكان أُعْطِي (شالوم)، هكذا قال رب الجنود»<sup>(٣)</sup>.

لقد أعطى المعلِّقُون اليهود والنصارى أهمية قصوى للوعد المزدوج الذي احتوته النبوءة المذكورة آنفًا، وكلاهما يفهمان كلمة (حُمده) على أنها نبوءة يهودية مسيحية، فلو فُسِّرَت هـذه النبوءة بـالمعنى المجرَّد لكلمتـي (حَمده) و(شـالوم) عـلى أنهـما (الأمنيـة) و(السلام)؛ لأصبحت النبوءة لا شيء سوى أمنيات مبهمة غير ذات مغزى، ولكن لو فهمنا من كلمة (حُمده) أنها شخصية حقيقية، ومن كلمة (شالوم) أنها ديانة مُنزَّلة، وقوَّة

> (۱) ابن قيم الجوزية: هداية الحياري في أجوبة اليهود والنصاري ص١٤٨، ١٤٩. (٢) ابن تيمية: الجواب الصحيح ٣/ ٥٠، ٥١. (٣) (سفر حجى ٩/٧-٩).

#### أســـــوة للعالمين

فَعَّالة، عندئذٍ تُصبح هذه النبوءة صادقة ومتحقَّقَة في شخصية أحمد ودين الإسلام؛ ذلك لأن كلمتي (حِمْده) و(شالوم) تؤديان بدقَّة معنى كلمتي (أحمد) و(الإسلام)<sup>(١)</sup>.

(110)

~?~~

وقد أكَّد عبد الأحد داود<sup>(٢)</sup> على أن أصول كلمة (حِّده) و(شالوم) تُدَلِّلان بوضوح على بشارة التوراة بمحمد على وبدين الإسلام؛ فكلمة (حِّده) تُقرأ في النصِّ الأصلي: «في يافو حِّده كُول هاجوييم». وهي تعني حرفيًّا: «وسوف يأتي حِّده لكل الأمم». والكلمة مأخوذة من اللغة العبرية القديمة أو الآرمية، وأصلها (حِّدْ) وتُلفظ بدون التسكين (حِد). ممَّا يعني في العبرية (الأمنية الكبيرة)، أو (المشتهى)، أو ما يتوق إليه المرء، ونجد في اللغة العربية أن الفعل (حَمِدَ) من جذر الكلمة نفسها (ح م د) بمعنى الإطراء والمديح.

ومن البشارات أيضًا التي جاءت في التوراة، ما جاء في سفر (أشعيا) في الإصحاح الثاني والأربعين ما نصُّه: « لترفع البرية ومدنها صوتها، الديار التي سكنها قيدار<sup>(٣)</sup>؛ لتترنَّم سكان سالع، من رءوس الجبال ليهتفوا؛ ليعطوا الرب مجدًا، ويُخبروا بتسبيحه في الجزائر»<sup>(٤)</sup>.

وهذا النصُّ واضح في التبشير بمحمد ﷺ فقد أشار إلى بلاد العرب وهي الديار التي سكنها قيدار بن إسماعيل، وطلب منها أن تبتهج. والغريب أن النصَّ لم يَكْتَفِ بالإشارة إلى قيدار بن إسماعيل الذي هو جدُّ النبي محمد ﷺ<sup>(٥)</sup>، بل إن النصَّ جاء بذِكْرِ دار هجرة رسول الله ﷺ وهي المدينة المنورة، فقال: «لتترنم سكان سالع». وسالع هو (سَلْع) وهو جبل في باب المدينة، كما هو اسمه إلى الآن، وهو سالع بالعبرانية<sup>(١)</sup>.

- (۱) عبد الأحد داود: محمد ﷺ كما ورد في كتاب اليهود والنصاري ص٣٦، ٣٧.
- (٢) عبد الأحد داود: هو القس دافيد بنجامين الكلداني، وُلِدَ عام (١٨٦٧م)، وكان قسيسًا للروم من طائفة الكلدان، وبعد إسلامه تسمى بعبد الأحد داود، والف كتاب (الإنجيل والصليب)، و(محمد في الكتـاب المقدس). انظر نبذة من حياته في مقدمة كتابه: محمد ﷺ كما ورد في كتاب اليهود والنصارى ص٥–٨.
   (٣) قيدار هو ابن نبي الله إسماعيل الظلام.
  - (٤) (أشعيا ٤٢/ ١١).
  - (٥) انظر: ابن قيم الجوزية: هداية الحياري ص١٥٨.
  - (٦) فاضل صالح السامرائي: نبوة محمد من الشك إلى اليقين ص٢٥٣.

الباب الثاني: أدلة نبوتـــــه ﷺ

305 (10)

المنورة وما حولها؟ لقد كانوا على يقين بأن خاتم الأنبياء سيقطن المدينة، التي من أماراتها جبل (سالع) المذكور عندهم في التوراة كالبشارة السابقة، فتَمَنَّوْا أن يكون منهم وفيهم، ومن المعلوم أنهم طالما خَوَّفُوا الأوس والخزرج من النبي الخاتم الذي سيخرج من بين ظهرانيهم فيتخلص منهم، ومَنْ على شاكلتهم!

لقد كان اليهود في المدينة وما حولها يعلمون صفة النبي على التي و قُرْبَ ظهوره، وهو ما يُؤَكِّدُه ابن سعد في طبقاته بسند مُتَّصِلٍ عن ابن عباس عن ما نصُّه: «قال: كانت يهود قريظة والنضير وفدك وخيبر يجدون صفة النبي على قبل أن يُبْعَث، وأن دار هجرته المدينة»<sup>(۱)</sup>. وهذا الأمر دليل واضح من التوراة ومن الواقع التاريخي على البشارة بالرسول الخاتم محمد على .

هذه بعض البشارات التي وردت في التوراة عن النبي محمد على المجال لعرض المزيد منها، والتي تدلُّ دلالةً واضحةً على صدق رسول الله فيها بَلَّغَ عن ربِّ العِزَّة تَكَ.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) محمد بن سعد: الطبقات الكبرى ۱/ ۱۰٤.

وة للعالمين أس

(II) - 2 - E

#### المبحث الثالث:

بشارات النبي ﷺ في الإنجيل

كَثُرُتِ البشارات بقدوم النبي الخاتم محمد على في الإنجيل، تارة بوصفه أستاذ العالم، وأخرى بتسميته الفارقليط، بل كان ثمة جزءٌ كبير من رسالة عيسى الله إلى قومه قائمًا على التبشير بمجيء محمد على، لكن اليهود خاصَّتهم وعامَّتهم، ورهبانهم وأحبارهم قد انساقوا خلف الشهوات، وحادُّوا الله على، بل ووقفوا ضدَّ رسالة عيسى الكلا، وقاموا بقتل يحيى الكلا، وغيره من أنبياء الله الذين جاءوا لهدايتهم، ورغم ذلك فإن الإنجيل لا يزال يشهد في مواضع عديدة بالحقِّ الذي يأتي من بعد عيسى، والمتمثّل في محمد على ورسالته الخاتمة الخالدة.

إن الرسالة المحدَّدة التي بُعث بها المسيح كانت هدايةُ اليهود وإعادتهم عن ضلالهم وانحرافهم، وتصحيحُ اعتقادهم الخاطئ عن المسيح المنحدر من سلالة داود، ولإقناعهم بأن ملكوت الله على الأرض –الذي كانوا ينتظرون تحقيقه – لم يكن ليتحقق بواسطة مخلِّص منحدر من سلالة داود، ولكن من نسل إسهاعيل اسمه أحمد، وهو الاسم الصحيح المطابق للاسم الذي نصَّتْ عليه الأناجيل اليونانية بصيغة (بركليتوس PARACLETE )، وليس (باراكليت<sup>(1)</sup>) PARACLETE ) كما شَوَّهَته الكنائس<sup>(1)</sup>.

وهذه الحقيقة يُوَكِّدُهَا القرآن الكريم بقوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ<sup>»(٣)</sup>.

- (١) باراكليت: هو الفارقليط أي الذي يَفْرُقُ بين الحق والباطل، وهو روح الحقِّ الذي يرسله أي: هـو الـذي يعلّمكم كلَّ شيء، والفارقليط عندهم الحمّاد، وقيل: الحامد. وجمهورهم أنه المخلَّص. انظر: الزبيدي: تاج العروس من جواهر القاموس باب القاف فصل الفاء (فرقن) ٢٦/ ٣٠٠، وابـن تيمية: الجـواب الصحيح ٥/ ٢٨، ٢٨، ٢٨، ٢٨.
  - (٢) عبد الأحد داود: محمد ﷺ كما ورد في كتاب اليهود والنصارى ص١٤٢.
     (٣) (الصف: ٦).

الباب الثانى: أدلة نبوتـــــه ﷺ

The TIV

ولقد جاءت البشارات بمجيء خاتم الأنبياء محمد على في مواضع عديدة من الأناجيل، من ذلك ما ورد في إنجيل يوحنا ونصه: «الفار قليط لا يجيئكم ما لم أذهب، وإذا جاء وبَّخ العالم على الخطيئة، ولا يقول من تلقاء نفسه، ولكنه مما يسمع به، ويكلمكم ويسوسكم بالحق، ويخبركم بالحوادث والغيوب»<sup>(۱)</sup>.

وقد اختلفت تفاسير كلمة الفارقليط اليونانية (PERIQLYTOS)؛ فمنهم من فَسَّرَها بمعنى المعزِّي، أو المحامي والكثير الحمد، وقيل: هي كلمة آرامية الأصل، تعنى المخلِّص من اللعنة. وقد كانت هذه الكلمة دارجة بين المؤمنين - آنذاك- وكانت تتعَلَّقُ بخاتم الأنبياء. وقيل: هي كلمة يونانية تعنى بالترجمة الحرفية لها (أحمد) أو (محمد) بالعربية. والنصوص الأصلية للإنجيل باللغة الآرمية القديمة قد جاءت بكلمة محَمده وحمِده، وهي كلمات موازية تمامًا لكلمة محمد وأحمد في اللغة العربية، ولعلَّ هذا التفسير الأخير لكلمة الفارقليط -وهي لفظة يونانية كما أسلفنا- يُعْتَبَرُ الأقرب للصواب؛ لأن الله تعالى ذَكَرَهُ صراحةً على لسان عيسى الطِّن في كتاب الكريم: ﴿وَمُبَشِّرًا برَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمُدُ (٢) ﴾، وهذا من أقوى البراهين على نُبُوَّة محمد على أحمَدُ أن القرآن تنزيل إلهي فعلاً؛ إذ لم يكن في وُسْع محمد ﷺ أن يعرف أن كلمة البرقليطوس كانت تعنى (أحمد) إلاَّ من خلال الوحي، وهذه حُجَّة جازمة ونهائية؛ لأن المدلول الحرفي للاسم اليوناني يُعادل بدقَّة كلمتي (أحمد ومحمد)، ومن المدهش أن الوحي قد ميَّزَ صيغة أفعل التفضيل من غيرها أي (أحمد) من (محمد)، ومن المدهش أيضًا أن هذا الاسم الفريد لم يُعْطَ لأحد من قبلُ؛ إذ حُجِز بصورة معجزة لخاتم الأنبياء والرسل وأجدرهم بالحمد والثناء؛ ذلك أن اسم برقليطوس لم يُطلق على أي يوناني قطَّ، كما أن اسم أحمد لم يُطلق على أي عربي قبل النب محمد، صحيح أنه كان هُناك يونان مشهور من أثينا اسمه بركليس (PERIQLYS) بمعنى الشهير، ولكن ليس بمعنى الأشهر <sup>(٣)</sup>.

- (۱) (يوحنا ١٦–٢٥).
  - (٢) (الصف: ٦).
- (٣) انظر: عبد الأحد داود: محمد ﷺ كما ورد في كتاب اليهود والنّصاري ص١٩٢، ١٩٨.

أس\_\_\_\_وة للعالمين\_

وقد ذكر الأستاذ عبد الوهاب النجار<sup>(۱)</sup> أنه سأل العلامة الكبير الدكتور كارلو نلّينو<sup>(۲)</sup> المستشرق الإيطالي: ما معنى بيريكلتوس؟ فأجابه بقوله: إن القسس يقولون: إن هذه الكلمة معناها (المعزي). فقال له: إني أسأل الدكتور كارلو نلينو الحاصل على الدكتوراه في آداب اللغة اليونانية القديمة، ولستُ أسأل قسيسًا. فقال: إن معناها الذي له حد كثير. فقال له: هل هذا يوافق أفعل التفضيل من (حمد)؟ فقال: نعم. فقال له: إن رسول الله على من أسمائه أحمد. فقال: يا أخي، أنت تحفظ كثيرًا. قال الأستاذ عبد الوهاب النجار: ثم افترقنا، وقد ازددتُ بذلك تثبيتًا في معنى قوله تعالى: ﴿وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ

(111) \_

-**?**~

وأمَّا قوله في النصِّ المذكور سابقًا: «ويسوسكم بالحق». ففيه أيضًا دليل على صدق نُبُوَّة محمد عنى بلغ الله على لنبيد بن الله الله الذي هو الحقُّ المبين، فقال تعالى: ﴿فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ وَلاَ تَتَبَعْ أَهْوَاءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الحَقِّ وهذا الفارقليط الأخير دَلَّتُهُم عليه مجموعة من المخطوطات التي وُجِدَتْ في منطقة البحر الميت، وهذه المخطوطات تُعَدُّ من أهم الاكتشافات التي قد تُغَيَّر الفهم التقليدي لإنجيل، كما عبر بذلك أحد كبار القساوسة، وهو القس باول ديفن أحد رؤساء الكنائس الكبرى في واشنطن؛ حيث قال: «إن مخطوطات البحسر الميت – وهي من أعظم الاكتشافات منذ قرون عديدة – قد تُغَيَّر الفهم التقليدي للإنجيل».

- (١) عبد الوهاب النجار: (١٢٧٨–١٣٦٠هـ/ ١٨٦٢–١٩٤١م): أديب، مؤرخ، فقيه، ومشارك في علوم الطبيعة والكيمياء وغيرها، ملم ببعض اللغات السامية، عين مدرسًا للآدب والشريعة، واشترك في أكثر الجمعيات الإسلامية، من مؤلفاته: تاريخ الإسلام، تاريخ الخلفاء الراشدين، انظر: محمد رجب البيومي: النهضة الإسلامية في سير أعلامها المعاصرين ١٩٧/١٣هـ٣٣٨.
- (٢) كارلو نلينو (Carlo Alfoso Nallino) (١٩٣٦-١٩٣٨): مستشرق إيطالي، حاصل على شهادة الدكتوراه في آداب اليهود، وعُيِّنَ أستاذاً للتاريخ والدراسات الإسلامية بجامعة روما، وكان من أعضاء المجمع العلمي الإيطالي، والمجمع اللغوي بمصر، من كتبه: (علم الفلك.. تاريخه عند العرب في القرون الوسطى). انظر: عبد الرحمن بدوي: موسوعة المستشرقين ص٥٨٣، ونجيب العقيقي: المستشرقون / ٤٣٤-٤٣٤.
  - (٣) (الصف: ٦).
  - (٤) فاضل صالح السامرائي: نبوة محمد من الشك إلى اليقين ص٢٨٢، ٢٨٣.
    - (٥) (المائدة: ٤٨).

الباب الثاني: أدلة نبوتــــــه ﷺ

705 (11)

وقد جاء في هذه المخطوطات بالنصِّ ما يلي: «إن عيسى كان مسيّا المسيحيين، وأن هناك مسيّا آخر». ومسيا بالآرمية تعني رسولاً؛ لـذلك أخبرهم المسيحُ الطّخة قائلاً: «ابن البشر ذاهب، والفارقليط من بعده يجيء لكم بالأسرار، ويُفَسِّر لكم كل شيء، وهو يشهد لي كما شهدتُ له، فإني أجيئكم بالأمثال وهو يأتيكم بالتأويل»<sup>(١)</sup>.

فمحمد ﷺ هو خاتم الأنبياء الذي يرشد البشرية إلى كل الحقِّ كما جاء بنصِّ الإنجيل: «وأما متى جاء ذاك روح الحق، فهو يرشدكم إلى جميع الحق؛ لأنه لا يتكلم من نفسه، بل كل ما يسمع يتكلم به، ويُخبركم بأمور آتية»<sup>(٢)</sup>. وهذا النص الإنجيلي يُؤَكِّده صحابة رسول الله ﷺ بقولهم: «صلى بنا رسول الله ﷺ الفجر وصعد المنبر فخطبنا حتى حضرت الظهر، فنزل فصلى ثم صعد المنبر، فخطبنا حتى حضرت العصر، ثم نزل فصلى ثم صعد المنبر، فخطبنا حتى غربت الشمسُ، فأخبرنا با كان وبا هو كائن، فأعلمُنا أحفظُنا»<sup>(٣)</sup>.

وكما بَشَر المسيح الظن بمجيء النبي محمد على الذي يُحَلَّص الناس من ضلالاتهم وفجورهم وانحرافهم عن العقيدة الصحيحة، فإن يحيى الظن أو يوحنا المعمدان -كما عند النصارى- أشار إلى ما يسمى الاستبدال؛ أي استبدال أُمَّة اليهود بغيرها ممن يقيمون لواء الله، ويرفعون كلمته، كما أشار إلى مجيء الرسول الخاتم الذي هو أعظم الرُّسل، ونصُّ البشارة: «وفي تلك الأيام جاء يوحنا المعمدان يكرز في برية اليهودية، قائلاً: توبوا؛ لأنه قد اقترب ملكوت السموات HEAVEN OF HEAVEN، فإن هذا هو الذي قبل عنه بإشعياء النبي القائل صوتٌ صارخ في البرية: أعدوا طريق الرب، اصنعوا سُبُله مستقيمة... فلما رأى كثيرين من الفريسيين والصدوقيين يأتون إلى معموديته، قال هم، يا أولاد الأفاعي، من أراكم أن تهربوا من الغضب الآي، فاصنعوا ثماراً تليق بالتوبة، ولا منتكروا أن تقولوا في أنفسكم لنا إبراهيم أبًا؛ لأني أقول لكم أنّ الله قادر أن يُقيم من هذه الحجارة أولادًا لإبراهيم، والآن قد وضعت الفأس على أصل الشجرة، فكل شبرة لا

- (١) (يوحنا ١٤: ١٦). وانظر: صفي الرحمن المباركفوري: نبأ عظيم إلى جميع البشر ١/٣٢٧-٣٢٩.
  - (۲) (يوحنا ١٦: ١٣).

<sup>(</sup>٣) مسلم: كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب إخبار النبي ﷺ فيما يكون إلى قيام الساعة (٢٨٩٢).

تصنع ثمرًا جيدًا تُقطع وتُلقى في النار، أنا أعمدكم بهاء للتوبة ولكن الذي يأتي بعدي هـو أقوى مني، الذي لست أهلاً أن أحمل حذاءه، هو سيعمدكم بالروح القدس ونار»<sup>(۱)</sup>.

فقد حاول يحيى الكلا –يوحنا المعمدان – أن يجعل اليهود من التائبين، فأمرهم صراحة بالتوبة والإنابة إلى الله، ولكنه –لعلمه بعصيانهم ويأسه منهم – قد أخبرهم بأنه قد تم استبدالهم بأمة أخرى، وأن الفأس قد وضعت على أصل الشجرة التي أبت أن تُعطي ثهارها، وما بقي إلاَّ مُباشرة قطعها، وقد أكَّد لهم يحيى الكلا أن وقوع الغضب والعقاب من الله تلا حادث لا محالة، ثم يتحدَّث الكلا عن النبي الذي سيأتي من بعده في الشجرة البديلة من أبناء إبراهيم، بأنه أقوى منه، وأنه سيلغي التعميد بالماء، ويُعمد الناس بالروح والنور، وكلاهما –أي الروح والنور – وصفان وُصف بهما القرآن الكريم.

ولعلَّ النبوة هنا تُضيف بُعْدًا آخر في تحديد الأمة البديلة؛ إذ لم ينكر يحيى المَنْ على اليهود فكرة بقاء النبوة والأرض في أبناء إبراهيم، لكنه ذَكَّرَهم بأن لإبراهيم أبناء غيرهم، وأنه لا ينبغي لهم الاغترار بوعد الله لإبراهيم المَنْ ببقاء النبوة في أبنائه، ونستطيع أن نفهم في وضوح تامِّ أن الأُمَّة البديلة ستكون من فرع آخر من أبناء إبراهيم، كما يدلُّ على ذلك كلام يحيى المَنْ بأن الله سيُخرج لإبراهيم أبناء آخرين غير اليهود، وقد تحقق ذلك بأبناء إسماعيل، فجاء منهم النبي محمد تَنْنُ (٢٢).

والإنجيل بعد -بلا أدنى ريب- مليء بالبشارات التي تدلل على رسالة محمد على المن التي يتدلل على رسالة محمد على الإ وإننا لن نستطيع أن نستقصي كل ما جاء في الإنجيل عن نبوة محمد على وصدقه، ويكفينا ما أشرنا إليه من كلام كل من عيسى ويحيى عليهما السلام

وفي نهاية هذا الفصل الذي استعرضنا فيه بعضًا من بشارات الكتب السابقة بما فيها التوراة والإنجيل بـالنبي ﷺ، نختم بقصة واقعية تؤكد صحَّة هـذه البشـارات، التي استطاع أحد الرهبان -ويُدعى فرامرينو، وهو راهب لاتيني- اكتشـاف النسـخة المحررة باللغة الإيطالية من الإنجيل، ويقول في ذلك: إنه لدى مطالعته عـدة رسـائل لأيرينـايوس

(۱) (متى ۳: ۱-۳، ۷–۱۱).

(11) 22

(٢) نصر الله عبد الرحمن أبو طالب: تباشير الإنجيل والتوراة بالإسلام ورسوله محمد ﷺ ص٣٢٧.



وجد إحداها تندد بالقديس بولس الرسول استنادًا إلى إنجيل القديس برنابا، ومن هنا اهتمَّ الراهب فرامرينو بالبحث عن هذا الإنجيل، وقد ساعدته ظروف عمله في مقرِّ البابوية، إذ صار بعد فترة مُقَرَّبًا من البابا سكتس الخامس، وبذلك تمكن من دخول المكتبة البابوية، وببحثه عثر على نسخة إنجيل برنابا<sup>(۱)</sup> التي كان يرنو إليها، وبعد الاطلاع عليها تأكد من صدق نبوة محمد عليه الصلاة والسلام، وانتهى به الأمر باعتناق الإسلام<sup>(۲)</sup>.

\* \* \*

(۱) لمزيد من البشارات عن الرسول محمد ﷺ انظر: إنجيل برنابا دراسات حول وحدة الدين عند موسى وعيسى ومحمد الظلا، تحقيق سيف الله أحد فاضل. (۲) محمد أبو زهرة: محاضرات في النصرانية ص٥٦.



البساب الثاني

line la ca



# شهادات علی صدق نبوته ﷺ

والالمسيد المست الملق والموقان ولود ماج يتفعها ووخل متلجهم شاعا شعميل

There have the service of the service and the service of the servi

لمبيد الحق تبارك وتعالى المسي عمد علة بأنه خاتم الأسياء والموسلين بفهال تعالى الجر

كان تحمد أنا أحد من وحالكة ولد: رسول الله وحانيه النية " ؟ . وتفي بشهادة ر

أخرى لكارس عايده . - العسمانة الأسلامة وتوسطته الفضليات، بل واعداده

المبحث الأول: شهادة رب العالمين المبحث الثاني: الصحابي الله المبحث الثالث: زوجاته رضى الله عنهن المبحث الرابع: غير المسلمين في عصره المبحث الخامس: المنصفون من الغربيين المبحث السادس: شهادة الواقع

قال السيد الحميري (شاعر عباسي): وَكَفَى بِهِمْ وَبِرَبِّهِمْ مِنْ شُهَدِ شَهدَ الْمَلاَئِكَةُ الْكِرَامُ وَرَبُّهُمْ

وة للعالمين

225

الفصل السادهر

🖌 شهادات على صدق نبوته ﷺ

شَهِدَ الحقُّ تبارك وتعالى لنَبِيِّهِ محمد على الله خاتم الأنبياء والمرسلين، فقال تعالى: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ الله وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ <sup>(1)</sup> ». وكفى بشهادة ربّ العالمين دليلاً على صدقه على ، ولكننا آثرنا أن نُقَدَّمَ لأصحاب المذاهب العقليَّة شهادات أخرى لكل من عايشه على من الصحابة الأجلاَّ، وزوجاته الفضليات، بل وأعدائه الألدَّاء، ومَنْ قرأ عنه وسمع سيرته من العلماء الغربيين؛ ليُدْرِكُوا جيِّدًا أن كُلَّ مَنْ عَرَفه على قد اعترف بعُلُوً هِمَّته، وصفاء طبعه، وطهارة قلبه، ونُبْلِ خُلُقِه، ورجاحة عقله، فشهدوا في حَقِّه شهادة صدقٍ؛ فكانت هذه الشهادات دليلاً على صدق دعوته وعظمة رسالته.

وسوف نتناول الشهادات المختلفة من خلال المباحث التالية:

(١) (الأحزاب: ٤٠).

الباب الثاني، أدلة نبوتــــــه ﷺ



## المبحث الأول:

## شهادة رب العالمين

تَعَدَّدَتِ الأَدِلَّة على نُبُوَّة محمد ﷺ، ولكن تبقى شهادة ربِّ العالمين له بالرسالة أقوى دليل على صدقه فيها بَلَّغ عن ربِّ العزَّة ﷺ؛ وذلك لأسباب كثيرة، أهمها أن الحقَّ لن يُوَفِّقَ إنسانًا كذابًا مُدَّعِيًا عليه سبحانه، بل ويُؤَيِّده بالمعجزات الباهرات.

إضافةً إلى سبب آخر جوهري ألا وهو شهادة الواقع التاريخي للقرآن، التي تُثبت – بها لا يدع مجالاً للشكِّ – أنه أصدق وثيقة ظَلَّتْ حتى الآن بـلا تحريف أو تبـديل، تناقلتْ عبر الأجيال حفظًا متواترًا وكتابة محفوظة في مئات البلدان التي دخلها الإسلام، ممَّا يُعْطِي لها مزيَّة لا تتوافر في كل الوثائق التاريخية الأخرى.

ولننظر إلى الآيات القرآنية المختلفة، التي تحدَّثَتْ في أكثر من صورة عن شهادة الله جَلَّ وعلا لنبيَّه بالرسالة، فقال تعالى: ﴿وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الزُّسُلُ<sup>(1)</sup> . وننظر إلى قوله تعالى: ﴿وَأَرْسَلْنَاكَ لِلنَّاسِ رَسُولاً وَكَفَى بِالله شَهِدًا<sup>(1)</sup> . ويقول الطبري مُعَلِّقًا على هذه الآية: «وَأَرْسَلْنَاكَ لِلنَّاسِ رَسُولاً وَكَفَى بِالله شَهِدًا<sup>(1)</sup> . رسولاً بيننا وبين الخلق، تُبَلِّعُهم ما أرسلناك به مِن رسالة إليهم، وليس عليك غيرُ البلاغ وأداءُ الرسالة إلى مَنْ أُرْسِلَتْ إليه، فإن قَبِلُوا ما أُرْسِلَتْ به فلأنفسهم، وإن رَدُّوا فعليها. «وَكَفَى بِالله» عليك وعليهم، «شَهِيدًا» يقول: حَسْبُكَ اللهُ مَن أُرْسِلْتَ اليهم، وليس عليك غيرُ البلاغ وأداءُ الرسالة إلى مَنْ أُرْسِلَتْ إليه، فإن قَبِلُوا ما أُرْسِلَتْ به فلأنفسهم، وإن رَدُّوا فعليها. وأداءُ الرسالة إلى مَنْ أُرْسِلَتْ إليه، فإن قَبِلُوا ما أُرْسِلَتْ به فلأنفسهم، وإن رَدُّوا فعليها. وأداءُ الرسالة إلى مَنْ أُرْسِلَتْ إليه، فإن قَبِلُوا ما أُرْسِلَتْ به فلأنفسهم، وإن رَدُّوا فعليها. وأذاءُ الرسالة إلى مَن أُرْسِلَتْ إليه، فإن قَبِلُوا ما أُرْسِلَتْ به فلأنفسهم، وإن رَدُّوا فعليها. وغاذاءُ الرسالة إلى مَن أُرْسِلَتْ إليه، فإن قَبِلُوا ما أُرْسِلَتْ به فلأنفسهم، وإن رَدُّوا فعليها. وتركفَى بِالله» عليك وعليهم، «شَهِيدًا» يقول: حَسْبُكَ اللهُ مَعال في في قَبُولْم منك ما وترابَ ما أُمَرْتَ ببلاغِه من رسالته ووحيه، وعلى مَن أُرْسِلْتَ إليه في قَبُولْم منك ما ومجازيم ما عَمِلُوا من خير وشرٍّ، جزاءَ المُحْسِن بإحسانِه، والمُوبي، بإساءته ".

- (۱) (آل عمران: ۱٤٤).
  - (۲) (النساء: ۷۹).
- (٣) الطبري: جامع البيان في تأويل القرآن ٨/ ٥٦١.

ويقول الحقُّ تبارك وتعالى في آيات أخرى: ﴿وَرُسُلاً قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَرُسُلاً لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ وَكَلَّمَ اللهُ مُوسَى تَكْلِيمًا ۞ رُسُلاً مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِتَلاَ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى الله حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ۞ لَكِنِ اللهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنْزَلَ إِلَيْكَ أَنْزَلَهُ بِعِلْمِهِ وَاَلْمَلاَئِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكَفَى بِاللهِ شَهِيدًا'' ﴾.

ويُعَلِّقُ الأستاذ سيد قطب على هذه الآيات قائلاً: «فإذا أنكر أهل الكتاب هذه الرسالة الأخيرة، وهي جارية على سُنَّة الله في إرسال الرسل لعباده ﴿ مُبَشِّرِينَ وَ مُنْذِرِينَ لِنَلاَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى الله حُجَّة بَعْدَ الرُّسُلِ<sup>(٢)</sup> ﴾؛ فأهل الكتاب يعترفون بالرسل قبل محمد اليكلاَ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى الله حُجَّة بَعْدَ الرُّسُلِ<sup>(٢)</sup> ﴾؛ فأهل الكتاب يعترفون بالرسل قبل محمد أنكروا رسالتَكَ –يا محمد - فلا عيسى المَكْنَا، والنصارى يعترفون بهم وبعيسى... فإذا أنكروا رسالتَكَ –يا محمد - فلا عليك منهم، فليُنْكِروا ﴿ لَكِنِ اللهُ يَشْهَدُ بِهَا أَنْزَلَ إِلَيْكَ أَنْزَلَهُ بِعِلْمِهِ وَالْمَلاَئِكَة يَشْهَدُونَ وَكَفَى بِالله شَهِيدًا<sup>(٣)</sup> ﴾ وفي هذه الشهادة من الله، ثم من ملائكته ومنهم مَنْ حَمَلَهَا إلى رسوله، إسقاطَّ لكل ما يقوله أهل الكتاب، فمن هُم والله يشهد؟! والملائكة تشهد؟! وشهادة الله وحدها فيها الكفاية! وفي هذه الشهادة تسرية عن الرسول عَنْه وما يَلْقَاهُ من كيد اليهود وعنتهم»<sup>(1)</sup>

وفي تحدِّ عجيب يقول الحقُّ تبارك وتعالى للذين لا يؤمنون برسالة محمد ﷺ ﴿وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَسْتَ مُرْسَلاً قُلْ كَفَى بِالله شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ<sup>(٥)</sup> ﴾. يقول ابن عاشور تعليقًا على شهادة ربِّ العالمين على صدق نبيِّه ﷺ: «إن الله لا يُصَدِّقَ مَنْ كذب عليه، فلا يَتِمُّ له أَمْرٌ، وهو معنى قول أئمة أصول الدِّينِ: إن دلالة المعجزة على الصدق أنَّ تغيير الله العادة لأجْلِ تحدِّي الرسول ﷺ قائمٌ مقام قوله: صَدَق عبدي فيها أخبر به عنى »<sup>(١)</sup>.

وآيات القرآن التي تشهد بصدق النبي ﷺ كثيرة، ولا نكون مبالغين إن قُلْنًا: إن كل

- (١) (النساء: ١٦٤–١٦٦).
  - (٢) (النساء: ١٦٥).
  - (۳) (النساء: ۱٦٦).
- (٤) سيد قطب: في ظلال القرآن ٢/ ٢٩١.

(117)

**7**æ

- (٥) (الرعد: ٤٣).
- (٦) ابن عاشور: التحرير والتنوير ٢٥/٢١.

القرآن يشهد بذلك تصريحًا أو تضمينًا. وما أجمل أن نختم هذا المبحث بقوله تعالى: ﴿قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبَرُ شَهَادَةً قُلِ اللهُ شَهِيدٌ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ<sup>(١)</sup>»، «أَيُّ» شاهدٍ في هذا الوجود كله هو أكبر شهادة؟ أيُّ شاهد تعلو شهادته كل شهادة؟ أيُّ شاهد تحسم شهادته في القضية فلا يبقى بعد شهادته شهادة؟... وكما يُؤْمَر رسول الله ﷺ بالسؤال، فهو يُؤْمَر كذلك بالجواب؛ ذلك أنه لا جواب غيره باعتراف المخاطَبِينَ أنفسهم، ولا جواب غيره في حقيقة الأمر والواقع.

«قُلِ اللهُ» نعم! فالله على الله عنه الذي يَقُصُّ الحقَّ، وهو خير الفاصلين، هو الذي لا شهادة بعد شهادته، ولا قول بعد قوله؛ فإذا قال فقد انتهى القول، وقد قُضِيَ الأمر(٢).

إن صحابة رسول الله ﷺ هم الذين صَدَّقوا دعوته، وآمنوا برسالته، وصحبوه في سلمه وحربه، لفترة زمنية طويلة، فعلموا فيها حقيقة محمد ﷺ وخبيئته، فلو كان محمد ﷺ فظًّا في تعامله، سيئًا في سريرته، لكانوا أوَّل الناس ابتعادًا عنه، وكُرْهًا له، لكن الأمر كان على النقيض تمامًا؛ إذ كانوا يزدادون يومًا بعد يوم، فبلغ عدد من شهد حَجَّة الوداع منهم مائة ألف صحابي أو يزيد.

وقد شهد القريب والبعيد منهم بحُسْنِ خُلق النبي ﷺ، فهذا أنس بن مالك ، أحد الصحابة الذين عاشوا مع محمد ﷺ بصورة شبه كاملة؛ في البيت، وفي المسجد، وفي الطريق، وفي السوق، وفي الحرب، يقول: «خَدَمْتُ النَّبِيَّ ﷺ عَشْرَ سِنِينَ فَمَا قَالَ لِي أُفَّ،

(١) (الأنعام: ١٩).

(٢) سيد قطب: في ظلال القرآن ٢/ ٤٩٣.

وَلا لِمَ صَنَعْتَ، وَلا ألاَّ صَنَعْتَ»<sup>(()</sup>. وهذا مثال في غاية الروعة، ووصفٌ في غاية الجهال؛ فعشر سنين فترة زمنيَّة ليست بالهيَّنة ولا القصيرة، ورغم ذلك لم يخرج من فم رسول الله ﷺ أقل عُتب أو لوم لأنس ، ولو خرج في هذه المُدَّة من رسول الله ﷺ ما يُغضب أنسًا لقاله، ولأخبر به بعد وفاة النبي ﷺ، لكن ذلك لم يحدث.

(IIN) - Par

لقد أقرَّ كُلُّ الصحابة -بلا استثناء - بِحُبِّ رسول الله ﷺ، وكان هذا الحُبُّ والإنصاف نابعًا من تصديقهم برسالته، ومعايشتهم لواقعه. وممَّا يُدَلِّل على هذا الحُبِّ والإنصاف موقف الصحابي زيد بن الدَّثِنَة ﷺ، الذي أسَرَه بعضُ المُذَلِيِّنَ، وباعوه لصفوان بن أمية القرشي الذي كان والده أمية قُتل في غزوة بدر الكبرى، فأراد أن يثأر لوالده بقتله لزيد بن الدَّثِنَة، فأخذوه إلى الحرم ليقتلوه، فرأى أبو سفيان رباطة جأشه، وإقباله على الشهادة بحُبَّ منقطع النظير، فقال له: أتحبُّ أنَّ عمدًا عندنا الآن في مكانك نضرب عنقه وأنّك في أهلك؟ قان: والله ما أُحِبُّ أنَّ عمدًا الآن في مكانه الذي هو فيه تُصِيبه شوكةٌ تؤذيه وأنا جالسٌ في أهلي<sup>(٢)</sup>.

إن زيدًا ﴾ على مشارف الموت، وهذه اللحظة هي أصدق لحظة مع النفس؛ يُصَرِّح فيها الإنسان بالحقيقة التي لا جدال فيها، والتي تُؤَكِّدُ بكُلِّ ثقة واطمئنان أن محمدًا ﷺ في وجدان أصحابه نبيٌ مرسل، فلو لم يكن كذلك، وكان دَعِيًّا كاذبًا، لما ضَحَّى زيدٌ ﴾ وغيره من الصحابة بأرواحهم وأموالهم في سبيلِ دَعِيٍّ كاذب.

وممن شهد بصدق رسول الله ﷺ، سلمان الفارسي الذي ظَلَّ يبحث عن النبي الحقِّ الذي عَرَف صفاته ومناقبه من أحد الرهبان في عَمُّورِيَة، بعدما طلب منه سلمان أن يدلَّه على راهب من الرهبان يعيش في كنفه عابدًا لربه، ويقص علينا سلمان قصته مع الهداية قائلا: «قال راهب عمورية: أي بُنيِّ... قد أظلك زمان نبي هو مبعوث بدين إبراهيم

- (۱) البخاري: كتاب الأدب، باب حسن الخلق والسخاء وما يكره من البخل (٥٦٩١)، ومسلم: كتاب الفضائل، باب كان رسول الله ﷺ أحسن الناس خلقًا (٢٣٠٩).
- (٢) انظر: ابن هشام: السيرة النبوية ٢/ ١٧٢، وابن كثير: السيرة النبوية ٣/ ١٢٨، والصالحي الشـامي: سـبل الهدي والرشاد ٦/ ١٢، ١١/ ٤٣١.

Zes (119)

يخرج بأرض العرب مهاجرًا إلى أرض بين حرتين (١)، بينهما نخل به علامات لا تخفى، يأكل الهدية ولا يأكل الصدقة، بين كتفيه خاتم النبوة، فإن استطعت أن تلحق بتلك البلاد فافعل. قال سلمان: ثم مات وغُيِّب، فمكثت بعمورية ما شاء الله إن أمكث، ثم مر بي نفر من كلب(٢) تجارًا، فقلت لهم: تحملوني إلى أرض العرب وأعطيكم بقراتي هـذه وغنيمتي هذه؟ قالوا: نعم. فأعطيتهموها وحملوني، حتى إذا قدموا بي وادي القرى ظلموني فباعوني مِنْ رجل مِن يهودَ عبدًا، فكنت عنده ورأيت النخل، ورجوت أن تكون البلد الذي وصف لي صاحبي ولم يحق لي في نفسي، فبينها أنا عنده قدم عليه ابن عم لـه مـن المدينة مـن بني قريظة فابتاعني منه فـاحتملني إلى المدينة، فـوالله مـا هـو إلا أن رأيتهـا فعرفتهـا بصـفة صاحبي راهب عمورية، فأقمت بها وبعث الله رسوله فأقام بمكة ما أقام لا أسمع له بذكر، مع ما أنا فيه من شغل الرق، ثم هاجر إلى المدينة فوالله إني لفي رأس عَذْقٍ (") لسيدي أعمل فيه بعض العمل وسيدي جالس، إذ أقبل ابن عم له حتى وقف عليه فقال فلانٌ: قاتل الله بني قيلة! والله إنهم الآن لمجتمعون بقُبًاء على رجل قدم عليهم من مكة اليوم، يزعمون أنه نبي. قال: فلما سمعتها أخذتني العُرَوَامُ (٢) حتى ظننت سأسقط على سيدي. قال: ونزلت عن النخلة فجعلت أقول لابن عمه ذلك: ماذا تقول؟! ماذا تقول؟! قال: فغضب سيدي فلكمني لكمة شديدة، ثم قال: ما لك ولهذا؟! أقبلُ على عملك. قال: قلت: لا شيء، إنها أردت أن أستثبتَ عما قال.

وقد كان عندي شيءٌ قد جمعته، فلمَّا أمسيت أخذته، ثم ذهبتُ به إلى رسول الله ﷺ وهو بقُبَاء، فدخلتُ عليه، فقلتُ له: إنَّه قد بلغني أنَّك رجلٌ صالحٌ، ومعك أصحابٌ لك غرباء ذوو حاجةٍ، وهذا شيءٌ قد كان عندي للصَّدَقة، فرأيتكم أحقَّ به من غيركم. قال: فقَرَّبْتُه إليه. فقال رسول الله ﷺ لأصحابه: «كُلُوا». وأمسك يده فلم يأكل. قال: فقلتُ في نفسي: هذه واحدةٌ. قال: ثم انصر فتُ عنه فجمعت شيئًا، وتحوَّل رسول الله ﷺ إلى

(۱) الحَرَّةُ: أرض ذات حجارة سود نخرات كأنها أحرقت بالنار. ويقصد بذلك المدينة المنورة؛ لأنها تقع بين حَرَّتَيْن عظيمتين. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة حرر ٤/ ١٧٧، ومادة لوب ١/ ٧٤٥.
 (٢) قبيلة عربية.
 (٣) العَدْق بالفتح: النخلة بحَمْلها. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة عدق ١/١٠٠ ومادة لوب ١/ ٧٤٥.
 (٣) العَدْق بالفتح: النخلة بحَمْلها. انظر: ابن منظور: لسان العرب. مادة عرب، مادة عدق عدق مالغرية مادة لوب ١/ ١٥٥٠.
 (٣) العَدْق بالفتح: النخلة بحَمْلها. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة عدق ١/١٠٠ ومادة لوب ١/ ٢٥٥٠.
 (٣) العَدْق بالفتح: النخلة بحَمْلها. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة عدق ١٥/١٠ ومادة لوب ١/ ٢٥٥٠.

المدينة، ثم جئتُه به. فقلتُ له: إنِّي قد رأيتُكَ لا تأكل الصدقة، وهذه هديَّة أكرمتُكَ بها. قال: فأكل رسول الله ﷺ منها، وأمر أصحابه فأكلوا معه. قال: فقلتُ في نفسي: هاتان اثنتان. ثم جئتُ رسول الله ﷺ وهو ببقيع الغرقد، قد تبع جنازة رجل من أصحابه عليه شَمْلتان<sup>(۱)</sup> له، وهو جالسٌ في أصحابه، فسلَّمْتُ عليه ثم استدرتُ أنظر إلى ظهره هل أرى الخاتم الذي وصف لي صاحبي؛ فلمَّا رآني رسول الله ﷺ استدبرتُه<sup>(۲)</sup>، عرف أنَّي أستثبتُ في شيء وُصِف لي، فألقى رداءه عن ظهره، فنظرتُ إلى الخاتم فعرفتُهُ، فأكببت عليه أُفَبِّله وأبكي. فقال لي رسول الله ﷺ: «تحوَّلْتُ، فتحوَّلْتُ، فجلستُ بين يديه، فقصصت عليه حديثي...»<sup>(۲)</sup>.

(11) -275

وترجع أهمية قصَّة إسلام سلمان ، إلى كونها دليلاً يشهد بصدق نُبُوَّة محمد على الله بن الله وترجع أهمية قصَّة إسلامه، وجهاده ودفاعه عن الدين، ونشره له حتى مماته في عام خسة وثلاثين من الهجرة، دليلٌ على كون محمد على صادقًا فيما أُرسل إليه، ولم يكن مُدَّعِيًا للنُبُوَّة، أو كاذبًا فيها جاء به، ولو رأى سلهان مله خلاف ذلك لرجع إلى بحثه عن النبي الخاتم، الذي خرج من أجله منذ أعوام عديدة؛ إذ كان ذلك هو شغله الشاغل، لكن ذلك لم يحدث؛ لأن سلهان م وجد أن محمدًا على حمَّا بل هو خاتم الأنبياء أجمعين.

وقد تَكَرَّرَ الأمر نفسه عند إسلام الحَبْر اليهودي (عبد الله بن سَلاَم<sup>(٤)</sup>)، فيروي قصة إسلامه بنفسه قائلاً:

«قال: لمَّا سمعتُ برسول الله ﷺ وعرفت صفته واسمه وهيئته وزمانه الذي كُنَّا نَتَوَكَّفُ<sup>(٥)</sup> له، فكنتُ مُسِرًّا بذلك صامتًا عليه حتى قَدِمَ رسول الله ﷺ المدينة، فلمَّا قَدِمَ

- (١) الشَّمْلة: كِساءٌ دون القَطِيفة يُشْتَمل به. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة شمل ١١/ ٣٦٤.
  - (٢) اسْتَدْبَرُهُ: أتاه من ورائه. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة دبر ٤/ ٢٦٨.
- (٣) أحمد: (٢٣٧٨٨)، وقمال الأرنماءوط: إسمناده حسمن. وابمن هشمام: السيرة النبوية ١/ ٢٢٠، ٢٢١، و والألباني: صحيح السيرة ص٦٨.
- (٤) عبد الله بن سلام: هو أبو يوسف عبد الله بن سلام بن الحارث الإسرائيلي، أسلم عنـد قـدوم الـنبي ﷺ المدينة، وكان اسمه «الحصين» فسماه رسول الله ﷺ عبدَ الله. توفي بالمدينة سنة (٤٣هـ/ ٦٦٣م). انظر: ابن عبد البر: إلاستيعاب ٣/ ٩٢١.
  - (٥) يتوكَّف الخبر: أي يتوقَّعه ويرتقبه وينتظره. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة وكف ٩/ ٣٦٢.

Zes (TT)

نزل بقُبَاء في بني عمرو بن عوف، فأقبل رَجُلٌ حتى أخبر بقدومه، وأنا في رأس نخلة لي أعمل فيها، وعَمَّتي خالدة بنت الحارث تحتي جالسة، فلمَّا سَمِعْتُ الخبرَ بقدوم رسول الله تَحَكَرَّتُ، فقالت عَمَّتِي حين سمعتْ تكبيري: لو كنتَ سمعتَ بموسى بن عمران ما زدتَ. قلت لها: أي عَمَّة، هو والله أخو موسى بن عمران، وعلى دينه<sup>(۱)</sup>، بُعِثَ بما بُعث به. فقالت له: يابن أخي، أهو النبي الذي كنا نُخْبَرُ به، أنه يبعث مع بعث الساعة؟ قال: قلتُ لها: نعم. قالت: فذاك إذن.

قال: ثم خرجتُ إلى رسول الله عَنْى فلمَّا تَبَيَّنتُ وجهه عرفت أنه ليس بوجد كذاب. وفي رواية أخرى يقول عبد الله بن سلام: أتيتُ النبي عَنى فقلتُ له: إني سائِلُكَ عن خِلال لا يعلمهُنَّ إلاَّ نبي: ما أوَّل أشراط الساعة؟ وما أوَّل طعام أهل الجنة؟ وما بال الولد ينزع إلى أبيه أو إلى أمه؟ وما هذا السواد الذي في القمر؟ قال: «أَخْبَرَنِ بِينَّ جِرْيِلُ آنِفًا». قلت: جبريل؟ قال: «نَعَمْ». قلت: عَدُوّ اليهود من الملائكة. ثم قرأ: ﴿قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِحِرْيلَ فَإِنَّهُ نَزَلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ الله مُصَدِّقًا لَما بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدًى وَبُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ<sup>(1)</sup> »، قال: «أَمَّا وَوَّلُ أَشْرَاطِ السَّاعَةِ فَنَارٌ نَخْرُجُ عَلَى النَّاسَ مِنَ المَسْرِقِ تَسُوقُهُمْ إِلَى المَعْرِبِ، وَأَمَّا أَوَّلُ طَعَام وَإِذَا سَبَقَ مَاءُ المَرَافِ السَّاعَةِ فَنَارٌ نَخْرُجُ عَلَى النَّاسَ مِنَ المَسْرِقِ تَسُوقُهُمْ إِلَى المُعْرِبِ، وَأَمَّا أَوَّلُ طَعَام وَإِذَا سَبَقَ مَاءُ المَرْأَةِ مَاءَ الرَّجُوتِ، وَأَمَّا الْوَلَدُ فَإِذَا سَبَقَ مَاء الرَّجُلِ مَاءَ المَرْأَةِ نَزَعَ الْوَلَدَ، وَإِذَا سَبَقَ مَاءُ المَرْأَةِ مَاءَ الرَّجُوتِ، وَأَمَّا الْوَلَدُ فَإِذَا سَبَقَ مَاء الرَّبُقُ مِنِينَ<sup>(1)</sup> » فالسَوادُ وَإِذَا سَبَقَ مَاءُ المَرْأَةِ مَاء الرَّبُنَ فَنَارٌ عَنْرُ أَقَ مَاء اللَّسُودُ أَقَا لَاعَام وَإِذَا سَبَقَ مَاء الله تعالى: «وَبَعَا النَّاسَ وَانَا لَكَانَ وَالنَّهُ المَاعَانِ وَالَنَهُ مَنْ إِنَا اللهُ وَالَكَانَ السَبَقَ مَاء الرَّبُولُ المَنْ وَالذَا لَهُ مَاء اللهُ تعالى وَاللَّ عُنْ يَ مَاء مَدُوا اللَّهُ وَالذَا مَنْ وَا لَعَام وَإِذَا سَبَقَ مَاء اللهُ تعالى: هُ فَعَانَ اللَّهُ وَالنَهُ وَالنَّهُ وَا السَبْرُونُ مَنْ مَا عالَ اللهُ مَا

ثم رجع إلى أهل بيته فأمرهم فأسلموا، وكتم إسلامه، ثم خرج إلى رسول الله على فقال: يا رسول الله، إن اليهود قد علمت أني سيدهم وابن سيدهم، وأَعْلَمَهُمْ وابن أعلمهم، وأنهم قوم بُهُت، وأنهم إن يعلموا بإسلامي قبل أن تسألهم عَنِّي بهتوني، وقالوا فِيَّ ما ليس فِيَّ، فأُحِبُّ أن تُذخِلَنِي بعض بيوتك. فأدخله رسول الله بعض بيوته، وأرسل إلى اليهود، فدخلوا عليه فقال: «يَا مَعْشَرَ اليَهُودِ، وَيْلَكُمْ، اتَقُوا اللهَ، فَوَاللهِ الَّذِي لاَ إِلَهَ إِلاَّهُ

- (١) أي على دين توحيد الله، وإفراده بالعبودية.
  - (٢) (البقرة: ٩٧).
  - (٣) (الإسراء: ١٢).

إِنَّكُمْ لَتَعْلَمُونَ أَنَّي رَسُولُ الله حَقًّا، وَأَنَّي جِنْتُكُمْ بِحَقَّ، فَأَسْلِمُوا». فقالوا: ما نعلمه. فقال: «فَأَيُّ رَجُلٍ فِيكُمْ عَبْدُ الله بْنَ سَلاَم؟» قالوا: خيرنا وابن خيرنا، وسيدنا وابن سيدنا، وأعلمنا وابن أعلمنا. فقالَ: «أَفَرَأَيْتُمْ إِنْ أَسْلَمَ؟». قالوا: أعاذه الله من ذلك! فقال: «يَا ابْنَ سَلاَمِ اخْرُجْ عَلَيْهِمْ»

(177)

૱સ્ટ

فخرج عبد الله فقال: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدًا رسول الله، يا معشر اليهود، اتقوا الله واقْبَلوا ما جاءكم به، فوالله إنكم لتعلمون أنه لرسول الله حقًّا، تجدونه مكتوبًا عندكم في التوراة؛ اسمه وصفته، فإني أشهد أنه رسول الله، وأُؤمن به، وأُصَدِّقه، وأعرفه. قالوا: كذبت، أنت شَرُّنَا وابن شَرِّنَا. وانتقصوه. قال: هذا الذي كنتُ أخاف يا رسول الله، ألم أُخبِرْكَ أنهم قوم بُهُت، أهل غدر وكذب وفجور؟ قال: وأظهرتُ إسلامي وإسلام أهل بيتي، وأسلمتْ عمتي خالدة بنت الحارث وحَسُنَ إسلامها<sup>(۱)</sup>.

ولم تكن هذه الشهادات في حياته ﷺ فقط ولكنها كانت - أيضًا- بعد مماته ﷺ، فها هو عمرو بن العاص ، يقول عن رسول الله ﷺ بعد وفاته وهو يصفه: «مَا كَانَ أَحَدٌ إَحَبَّ إِلَيَّ مِنْ رَسُولِ الله ﷺ، وَلاَ أَجَلَّ فِي عَيْنِي مِنْهُ، وَمَا كُنْتُ أُطِيقُ أَنْ أَمْلاً عَيْنَيَ مِنْهُ؛ إِجْلاَلاً لَهُ، وَلَوْ سُئِلْتُ أَنْ أُصِفَهُ مَا أَطَقْتُ، لأَنِي لَمْ أَكُنْ أَمْلاً عَيْنَيَ مِنْهُ»<sup>(٢)</sup>.

هذه بعض شهادات الصحابة على حُبِّهِمْ له ﷺ، وإيمانهم بدعوته، وتصديقهم برسالته، والتي لا تدع مجالاً للشكِّ أن محمدًا ﷺ نبيٌّ مرسلٌ لهداية الناس إلى الحقِّ، ولإخراجهم من الظلمات إلى النور.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) البيهقي: دلائل النبوة ٢/ ٢٩هـ ٥٣١٠، والصالحي الشامي: سبل الهدي والرشاد ٢/ ٣٧٩، ٣٨٠.

<sup>(</sup>٢) أبو الفضل السيد أبو المعاطي النوري: المسند الجامع ٣٢/ ٤٩٨.



## المبحث الثالث:

زوجاته رضي الله عنهن

من المعلوم أن الزوجة هي أقرب الناس لزوجها؛ فهي تعلم سِرَّه قبل علنه، وتعلم حقيقة خُلُقه دون مواربة منه أو تَخَلُّق زائف، وهذا مع الزوجة الواحدة، فما بالُنا بزوجات كثيرات بلغْنَ التسع؟ فهل من المعقول أن تتواطأ تسعٌ من النساء الضرائر –وما يُعرف عنهن من الغيرة الشديدة– على تجميل وتحسين صورة زوجهن في حياته، وبعد مماته؟!

إن العقل ينقض هذا التصوُّر، فقد تحبُّ بعضهن زوجها، وقد تكرهه الأخريات؛ لسوء معاملته لهن، أو لتقريبه لبعضهنَّ دون الأخريات، فهل كان الأمر كذلك مع رسول الله ﷺ؟!

لقد كان الأمر مخالفًا لـذلك تمام المخالفة بين رسول الله على وزوجاته؛ فقد كُنَّ يتسابقن للقرب منه، كلُّهن يُحْبِبْنه حُبَّا شديدًا في حياته وبعد مماته، فقد كانت منهن الكبيرة العجوز، والصغيرة المتوقدة، ومنهن شديدة الغيرة، وسريعة الغضب، لكنهن قد اجتمعن على شيء واحد، ألا وهو حبُّهن للنبي محمد على .

كانت أُولَى زوجات النبي ﷺ السيدة خديجة بنت خويلد عن فقد عاش معها رسول الله ﷺ خسة وعشرين عامًا كاملة، لم تَرَ منه فيها إلاَّ كل جميل؛ لذلك فعندما نزل الوحي عليه ﷺ، وخاف خوفًا شديدًا ممَّا وجده من أثره في نفسه، وَقَفَتْ تُهَدِّئ من قلقه؛ فقالت له: «فوالله ما يخزيك الله أبدًا؛ إِنَّكَ لَتَصِلُ الرَّحِمَ، وَتَحْمِلُ الْكَلَّ<sup>(1)</sup>، وَتَكْسِبُ المَعْدُومَ، وَتَقْرِي الضَّيْفَ، وَتُعِينُ عَلَى نَوَائِبِ الحَقِّ...»<sup>(1)</sup>.

ولم يكن هذا التأييد من السيدة خديجة عن محرد كلمات عابرة، بل كانت الحقيقة كاملة؛ فقد كانت هذه أخلاق رسول الله ﷺ التي عَهِدَتْهُ عليها، فأضحت أخلاقه معها في

(١) الكُلِّ: التَّقْل من كل ما يُتكلُّف. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة كلل ١١/ ٥٩٠.

<sup>(</sup>٢) البخاري: كَتاب بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله (٤)، (٤٩٥٤)، ومسلم: كتـاب الإيمان، باب بدء الوحي إلى رسول الله ﷺ (١٦٠).

(TT) 235

بيته مطابِقة لأخلاقه خارجه، وهذا دليل على صدق تُبُوَّتِه، وهو الأمر الذي جعل السيدة خديجة عضي تشهد لرسول الله على المعشر، وحُسْن الخُلق.

وقد شهدت أصغر زوجات النبي على السيدة عائشة على بحُسن خُلقه وصدقه، وهي أعلم الناس به؛ فقد كان رسول الله على يُجبُّها ويُجِلُّها، بل تُوُفِّي رسول الله على في حجرها وبين يديها، فوصفتْ على خُلُقَهُ قائلة: «خُلُق نَبِيِّ الله عَلَى كَانَ الْقُرْآنَ»<sup>(1)</sup>.

ومن أَجَلَّ المواقف التي جاءت في كتب السيرة، التي تشهدُ احترام وتوقير أمهات المؤمنين لرسول الله ﷺ، ذلك الموقف العجيب الذي حدث بين أُمَّ المؤمنين أم حبيبة بنت أبي سفيان عضي ، ووالدها أبي سفيان بن حرب زعيم قريش، وأحد ساداتها، وكان ما زال على كفره، ولم يُسْلِمْ بَعْدُ.

فحينها نقضت قريش عهدها مع رسول الله على الذي أبرمته في الخديبية، وانقضَّت على قبيلة خزاعة، فقتلتْ وسَبَتْ، خافت قريش من رسول الله على فأرسلوا أبا سفيان إلى المدينة مُسرعًا؛ ليُجَدِّد العهد بين الفريقين، لكن رسول الله على رفض طلب التجديد وعزم على فتح مكة. وموطن الشاهد هنا هو ذلك الحوار العجيب بين الابنة وأبيها، فعندما قدم أبو سفيان إلى المدينة، ذهب لزيارة ابنته بعد فراق طويل، وأعوام عديدة مَرَّت على رحيلها؛ بدايةً من هجرتها إلى الحبشة فرارًا بدينها، ونهاية بقدومها إلى المدينة، فدخل على ابنته أُمَّ حبيبة عن زوج رسول الله على من الفراش أم رغبت به عني قالت: بل هو فراش رسول الله على عن هذا الفراش، أم رغبت به عني قالت:

إن هذا الموقف من أم المؤمنين أم حبيبة عن يعكس التربية الإسلامية لهذه الزوجة الصالحة؛ فهي تعلم تمام العلم أن محمدًا نبيٌّ صادقٌ، وأن أباها مشرك يعبد ما لا يضرُّ ولا ينفع، فأرادتْ بهذا الفعل أن تُوقِظَهُ من غفلته التي يحيا فيها أعوامًا عديدة، فطوت

<sup>(</sup>١) مسلم: كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب جامع صلاة الليل ومن نـام عنـه أو مـرض (٧٤٦)، وأبـو داود (١٣٤٢)، والنسائي (١٦٠١)، وأحمد (٢٤٣١٤). (٢) ابن القيم: زاد المعاد ٣/ ٣٥٠.

#### الباب الثانى: أدلة نبوتـــــه ﷺ

36 (170)

الفراش -وهو انعكاسٌ عما يجيش في صدرها من مقارنة محسومة لصالح زوجها الصادق محمد ﷺ - ولم تكن أبدًا لصالح أبيها المشرك الذي طالما ناصب العداء لمحمد ﷺ وصحبه!

ومن أعظم الشهادات على صدقه على شهادة أم المؤمنين صفية بنت حيي بن أخطب ومن أعظم الشهادات على صدقه على شهادة أم المؤمنين صفية بنت حيي بن أخطب وبين المسلمين؛ فها هي ذي عصل تُحَدِّثُنَا عن خُلُقِهِ فتقول: «ما رأيتُ أحدًا قط أحسن نُحُلُقًا من رسول الله، لقد رأيته ركب بي في خيبر، وأنا على عجز ناقته ليلاً، فجعلتُ أنعس فتضرب رأسي مؤخرة الرَّحل، فيمسني بيده ويقول: يا هذه، مهلاً»<sup>(1)</sup>.

ثم ها هي ذي تتمنَّى أن تُضَحِّي بنفسها فداءً له عَنَى وأن تتألم عوضًا عنه؛ فعن زيد بن أسلم ه أنه قال: «اجتمع نساؤه عَنَى في مرضه الذي توفي فيه، فقالت صفية مَنَى : إني والله يا نبي الله لوددتُ أن الذي بك بي... فقال النبي عَنَى معلقًا على كلامها: «وَالله النَّا الصَادِقَةٌ»<sup>(٢)</sup>. بهذه الكلهات الرقيقة عَبَّرَتْ أم المؤمنين صفية بنت حيي بن أخطب مَن عن مشاعرها تجاه النبي عَنى في وقت لا تحتاج فيه إلى مداهنته، أو اتقاء شرَّه، ولكنها مشاعر امرأة آمنت بأنه نبي مرسل؛ ولذلك خاطبته بهذه الصفة قائلة: يا نبي الله. ومن عظمة الرسول عَنى أنه يشهد على صدق مشاعرها نحوه بعدما تغامز بها بعض أزواجه عَنى.

وكذلك عاشت كل زوجاته ﷺ في كنفه؛ مؤمنات قانتات، عابدات لله ربِّ العالمين، كما تَعَلَّمْنَ من محمد ﷺ الرسول قبل أن يكون الزوج.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أبو يعلى: المسند ١٣/ ٢٩، ٣١، والطبراني: المعجم الأوسط ٦/ ٣٤٤، ٣٤٥.

<sup>(</sup>٢) عبد الرزاق: المصنف ١١/ ٤٣١.

\_وة للعالمين أس\_\_\_

المبحث الرابع : **غير المسلمين في عصره** 

(177)\_

-১ন্দ্র

ولم يشهد بصدق محمد على أحبابه ولا المؤمنين به فقط، بل شهد له من حاربه السنوات الطوال، فقلوب هؤلاء زعماء الكفر في مكة ومَنْ حولها من الأعراب كانت موقنة بأن محمدًا صادقٌ غيرُ كذوب؛ فقد عايشوه أربعين عامًا قبل الرسالة، فلم يعهدوا عليه كَذِبًا، أو خيانة، أو سوءًا في الخلق أو المعاملة، ولكنهم لم يؤمنوا به لمصالح خاصة عندهم.

وعندما مَنَّ الله على رسوله ﷺ، واصطفاه للقيام بأمر الـدعوة إليه ﷺ، فقام يـدعو النـاس في السرِّ والعلـن؛ فـإذا بـالقوم ينقلبـون عـلى أعقـابهم؛ فكَـذَّبُوا رسـالته، وعَـذَّبوا أصحابه، حتى أُخرج من مكة مُكْرَهًا، بعدما تآمروا على قتله.

ومع كل هذا العنت والمشقَّة والتعذيب والتنكيل إلاَّ أن أعداءه قد شهدوا بصدق دعوته في مواطن كثيرة؛ وخير شاهد على ذلك حديث أبي سفيان بن حرب –الذي كان معاديًا لرسول الله ﷺ في أول الأمر – مع هرقل عظيم الروم، فقد روى عبد الله بن عباس محيّظ أن أبا سفيان بن حرب قد أخبره «أن هرقل أرسل إليه في ركبٍ من قريش، وكانوا محيّظ أن أبا سفيان بن حرب قد أخبره «أن هرقل أرسل إليه في ركبٍ من قريش، وكانوا محيّظ أن أبا سفيان بن حرب قد أخبره الله تعليم مادً<sup>(٢)</sup> فيها أبا سفيان وكفار قريش، فأتَوْهُ وهم بإيلياء، فدعاهم في مجلسه وحوله عظماء الروم، ثم دعاهم ودعا بترجمانه، فقال: "أَيُّكُمْ أقرب نسبًا بهذا الرجل الذي يزعم أنه نبي؟ فقال أبو سفيان: فقلتُ: أنا أقربهم نسبًا. فقال: أدنوه منِّي، وقَرِّبُوا أصحابه فاجعلوهم عند ظهره<sup>(٣)</sup>. ثم قال لترجانه: قُلْ فم: إني سائل عن هذا الرجل، فإن كَذَبَنِي فكَذَبُوه. فوالله! لولا الحياء من أن يَأْئِرُوا عليَّ

 (١) المدة: يعني مدة الصلح بالحديبية، وكانت في سنة ست من الهجرة، وكانت مدتها عشر سنين. انظر: ابـن حجر العسقلاني: فتح الباري ١/ ٣٤، والنووي: المنهاج في شرح صحيح مسلم بن الحجاج ١٠٣/١٢.
 (٢) مادً فيها أبا سفيان: أي جعل بينه وبينه مدة صلح. انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ١/ ١٨٢.
 (٣) فاجعلوهم عند ظهره: أي: لئلاً يستحيوا أن يواجهوه بالتكذيب إن كذب. انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ١٠ ١٩٢. tes (TV

كذبًا لَكَذَبْتُ عنه (١). ثم كان أوَّل ما سألنى عنه أن قال: كيف نسبُه فيكم؟ قلتُ: هو فينا ذو نسب. قال: فهل قال هذا القول منكم أحد قطَّ قبله؟ قلتُ: لا. قال: فهل كان من آبائه من مَلِكٍ؟ قلتُ: لا. قال: فأشراف الناس يَتَّبِعُونَهُ أم ضعفاؤهم؟ فقلتُ: بل ضعفاؤهم. قال: أيزيدون أم ينقصون؟ قلتُ: بل يزيدون. قال: فهل يرتدُّ أحد منهم سَخْطَةً لدينه بعد أن يدخل فيه؟ قلتُ: لا. قال: فهل كنتم تَتَّهمُونه بالكذب قبل أن يقول ما قال؟ قلتُ: لا. قال: فهل يَغْدِر؟ قلتُ: لا، ونحنُ منه في مدَّة لا ندري ما هو فاعل فيها. قال: ولم تُمْكِنِّي كلمة أُدْخِلُ فيها شيئًا غير هذه الكلمة (٢). قال: فهل قَاتَلْتُمُوهُ؟ قلتُ: نعم. قال: فكيف كان قتالكم إيَّاه؟ قلتُ: الحرب بيننا وبينه سجال (")؛ ينال مِنَّا وننال منه. قال: ماذا يأمركم؟ قلتُ: يقول: اعبدوا الله وحده، ولا تُشركوا به شيئًا، واتركوا ما يقول آباؤكم، ويأمرنا بالصلاة والصدق والعفاف والصلة. فقال للترجمان: قُلْ له: سألتُكَ عن نَسبه فذكرتَ أنه فيكم ذو نسب، فكذلك الرسل تُبْعَث في نسب من قومها، وسألتُكَ: هل قال أحد منكم هذا القول؟ فذكرت أن لا، فقلتُ: لو كان أحدُّ قال هذا القول قبله لقلتُ: رجلٌ يَتَأْسَّى بقول قيل قبله، وسألتُكَ: هل كان من آبائه من مَلِك؟ فَذكرتَ أن لا، قلتُ: فلو كان من آبائه مِنْ مَلِكٍ قلتُ: رجل يطلب مُلْكَ أبيه. وسألتُكَ: هل كنتم تَتَّهِمُونه بالكذب قبل أن يقول ما قال؟ فذكرتَ أن لا؛ فقد أعرفُ أنه لم يكن ليذرَ الكذب على الناس ويكذب على الله. وسألتُكَ: أشرافُ الناس اتبعوه أم ضعفاؤهم؟ فذكرتَ أن ضعفاءهم اتبعوه، وهم أتباع الرسُل، وسألتك: أيزيدون أم ينقصون؟ فذكرتَ أنهم يزيدون، وكذلك أمر الإيمان حتى يتمَّ، وسألتُكَ: أَيَرْ تَدُّ أحد سخطةً لدينه بعد أن يدخل

- (١) يأثروا عليَّ كذبًا أي: ينقلوا عليَّ الكذب لكذبت عليه... وفيه دليل على أنهم كانوا يستقبحون الكذب؛ إمَّا بالأخذ عن الشرع السابق، أو بالعرف. انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ١/ ٣٥، والنـووي: المنهاج ١٠٤/١٢.
- (٢) أي: أنتقصه به، على أن التنقيص هنا أمر نسبي، وذلك أن من يقطع بعـدم غـدره أرفـع رتبـة ممـن يجـوز وقوع ذلك منه في الجملة. انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ١/ ٣٥.
- (٣) سجال: أي: نُوَب، نوبة لنا ونوبة له. وينال أي: يصيّب. فكانه شبَّه المُحَارِيينَ بِالْــمُسْتَقِينَ: يسـتقي هـذا دلوًا وهذا دلوًا. وأشار أبو سفيان بذلك إلى ما وقع بينهم في غزوة بدر وغزوة أحـد. انظـر: ابــن حجـر العسقلاني: فتح الباري ١/ ٣٦، والنُووي: المنهاج ١٢/ ١٠٥.

فيه؟ فذكرتَ أن لا، وكذلك الإيمان حين تُخَالِط بشاشته القلوب<sup>(1)</sup>، وسألتُكَ: هل يَغْدِر؟ فذكرتَ أن لا، وكذلك الرُّسل لا تغدر، وسألتُكَ: بما يأمركم؟ فذكرتَ أنه يأمركم أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئًا، وينهاكم عن عبادة الأوثان، ويأمركم بالصلاة والصدق والعفاف، فإن كان ما تقول حقًّا فسيملك موضع قَدَمَيَّ هاتين، وقد كنت أعلم أنه خارج لم أكن أظنُّ أنه منكم، فلو أتي أعلم أنِّي أَخْلُصُ<sup>(1)</sup> إليه لَتَجَشَّمْتُ<sup>(1)</sup> لقاءه، ولو كنت عنده لغَسَلْتُ عَنْ قَدَمِهِ<sup>(1)</sup>...»<sup>(0)</sup>.

(TTA) -275

وفي هذا دليلٌ واضحٌ على صدق نُبُوَّة محمد ﷺ، فكلُّ ما أخبر به أبو سفيان واقعٌ قد رآه بعينه، وعايشه بعقله وجوارحه.

ولم تكن شهادة أي سفيان بن حرب الشهادة الوحيدة من عَدُوٌّ عاصر رسول الله ﷺ فأنصفه، ولا من هرقل الذي يتزعم دولة كبيرة حاربت المسلمين ردحًا من الزمن، بل كانت هناك شهادات من أعداء آخرين لا يَقِلُونَ عداوة لرسول الله ﷺ عنهما، بل يُعَدُّون من أكثر أعداء رسول الله ﷺ كُرْهًا له، وحَنَقًا عليه، وسعيًا لقتله ومحوه من بين ظهرانيهم، إنه أبو جهل الذي بلغت عداوته لرسول الله ﷺ الذروة؛ فهو الذي أصرً على إشعال نيران الحرب بين الكافرين والمسلمين في غزوة بدر، وَجَرَّه كِبْرُه وجبروته لحتفه ومصرعه؛ لقد شهد هذا العدُوُّ لرسول الله ﷺ بالصدق والنُّبُوَّة؛ فقد سأل المسورُ بن مخرمة خاله أبا جهل عن حقيقة محمد ﷺ، إذ قال: «يا خالي، هل كنتم تَتَهِمُون محمدًا بالكذب قبل أن يقول ما قال؟ فقال: يابن أختي، والله القد كان محمد ﷺ فينا وهو شابٌ يُدْعَى الأمين،

- (١) تخالط بشاشته القلوب: يعني انشراح الصدور، وأصلها اللطف بالإنسان عند قدَّومه. انظـر: ابــن حجـر العسقلاني: فتح الباري ١/ ٣٧، والنووي: المنهاج ١٠٦/١٢.
  - (٢) أُخلُص أي: أصل، يقال: خلص إلى كذا أي وصل. أنظر: ابن حجر: فتح الباري ٢/ ٣٧.
- (٣) لتجشّمت أي: تكلّفت الوصول إليه، ولكني أخاف أن أقْتُطَعَ دونه. انظر: ابن حجر: فتح الباري ١/ ٣٧، والنووي: المنهاج ١٠٧/١٢.
- (٤) لغسلتُ عن قدميه: مبالغة في العبودية له والخدمة. وفي اقتصاره على ذِكْر غسل القدمين إشارة منه إلى أنه لا يطلب منه -إذا وصل إليه سالماً لا ولاية ولا منصبًا، وإنما يطلب ما تحصل له بـه البركة. انظر: ابن حجر: فتح الباري ١/ ٣٧.
- (٥) البخاري: كتاب بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله ﷺ (٧)، ومسلم: كتـاب الجهـاد والسير، باب كتاب النبي ﷺ إلى هرقل يدعوه إلى الإسلام (١٧٧٣).

to Tra

فها جَرَّبْنَا عليه كذبًا قطُّ. قال: يا خال، فها لكم لا تَتَبِعُونه؟ قال: يابن أختي، تنازعنا نحن وبنو هاشم الشرف، فأَطْعَمُوا وأَطْعَمْنَا، وسَقَوْا وسَقَيْنَا، وأجاروا وأجرنا، حتى إذا تجاثينا<sup>(١)</sup> على الرُّكَبِ كُنَّا كَفَرَسَيْ رِهَانِ<sup>(٢)</sup>، قالوا: مِنَّا نبي. فمتى نُدْرِكُ مثل هذه؟! وقال: الأخنسُ بن شُريق يومَ بدر لأبي جهل: يا أبا الحكم، أَخْبِرْنِي عن محمد؛ أصادقٌ هو أم كاذب؟ فإنه ليس ها هنا من قريش أحدٌ غيري وغيرك يسمع كلامنا. فقال أبو جهل: ويحك! والله إن محمدًا لصادقٌ، وما كذب محمدٌ قطٌ، ولكن إذا ذهبتُ بنو قُصَيِّ باللواء والحجابة والسقاية والنبوة، فهاذا يكون لسائر قريش؟»<sup>(٣)</sup>.

إن الاعترافين السَّابقين لأبي جهل -وهو العدُوُّ الأوَّل للدعوة الإسلامية - لـدليلٌ واضح على صدق نُبُوَّة محمد ﷺ؛ فأبو جهل لا يُنازع محمدًا اعتقادًا منه بأنه كاذب أو مُدَّع، بل يُنازعه لأجل عصبية زائفة، تجعل الاعتراف بمحمد ونُبُوَّتِه أمرًا بالغ الصعوبة والتُعقيد؛ إذ الاعتراف بنُبُوَّته سيجعل كفَّة بني هاشم راجحةً قويةً على سائر بطون قريش، وهو الأمر الذي يرفضه أبو جهل رفضًا قاطعًا.

بل وقد اعترفت قريش بسائر بطونها بأنه صادق أمين، وهو أمر لا يستقيم لأيِّ أحد من الناس أن تجتمع القبيلة بكاملها على صدقه وأمانته، رغم الاختلافات الاجتهاعية والنفسية بين أفرادها الكثيرين؛ ففي يوم من الأيام «خرج رسول الله تَشْخُ حتَّى أتى الصَّفَا، فصَعِدَ عليه فهتف: «يَا صَبَاحَاهُ»... فَلَمَّا اجتمعوا إليه قال: «أَرَأَيْتُمْ لَوْ أَخْبَرْتُكُمْ أَنَّ خَيْلاً

قال: «فَإِنِّي نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَذَابٍ شَدِيدٍ». فقال أبو لهب: تبَّا لـك! مَا جَمَعْتَنَا إِلاَّ لِمِذَا؟...»<sup>(٤)</sup>.

- (١) تجائينا: أي جلسنا على الركب للخصومة. وفي الروض الأنف: تجاذينا على الركب: وقع في الجمهرة الجاذي: الجاذي: المقعي على قدميه. قال: وربما جعلوا الجاذي والجاثي سواء. انظر: السهيلي: الروض الأنف "/ ١١٠ وانظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة جنا ١٤/ ١٣١، ومادة جذا ١٣٦/١٤.
   (٢) كَفَرَسَيْ رهَان: يُضرب للمتساويين في الفضل، وقيل: للمتناصبين. انظر: الضبي: الأمثال ١١/١٠.
   (٢) كَفَرَسَيْ رهان: يُضرب للمتساويين في الفضل، وقيل: للمتناصبين. انظر: الضبي: الروض الأنف (٢) كَفَرَسَيْ رهان، القريبي معان العرب، مادة جنا ١٤/ ١٣١، ومادة جذا ١٣٦/١٤.
   (٢) كَفَرَسَيْ رهان: يُضرب للمتساويين في الفضل، وقيل: للمتناصبين. انظر: الضبي: الأمثال ١١/١٢.
   (٣) ابن القيم: هذاية الحياري ص٠٥، ٥١.
- (٤) البخاري عن ابن عباس: كتاب التفسير (٤٧٧٠)، (٤٨٠١)، ومسلم: كتاب الإيمان، باب في قوله تعالى: ﴿وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ﴾ [الشعراء: ٢١٤] (٢٠٨).

إن قريشًا كلَّها قد اعترفت بصدق محمد ﷺ، فلمَّا أخبرهم بحقيقة دعوته ورسالته، نَكَصُوا على أعقابهم<sup>(١)</sup>؛ تقليدًا لآبائهم، وخوفًا على مناصبهم وتجارتهم وأموالهم، فكان هذا الموقف -وغيره من المواقف الكثيرة بين رسول الله ﷺ وبين كفار قريش- دليلاً يحمل في طَيَّاته اعترافًا منهم بصدقه، ومن ثَمَّ صِدْق دعوته ونُبُوَّتِهِ.

كما اعترف زعماء اليهود بصدق نبوته على وهذا ما تقصه أم المؤمنين صفية بِنْتِ حُيَي بْنِ أَخْطَبَ عِنْ زعيم يهود بني قريظة فتقول: «كنت أحبّ ولد أبي إليه وإلى عمّي أبي ياسر، لم ألقهما قط مع ولدٍ لهما إلاَّ أخذاني دونه. قالت: فلما قَدِمَ رسول الله على المدينة، ونزل قُبَاء في بني عمرو بن عوف، غذا عليه أبي، حيي بن أخطب، وعمّي أبو ياسر بن أخطب، مُغَلّسَيْنِ<sup>(٢)</sup>. قالت: فلم يرجعا حتى كانا مع غروب الشمس. قالت: فأتيا كالّين كسلانين ساقطين يمشيان الهوينى. قالت: فَهَشِشْتُ إليهما كما كنت أصنع، فوالله ما التفتَ إليَّ واحدٌ منهما، مع ما جهما من الغمّ. قالت: وسمعت عمّي أبا ياسر وهو يقول لأبي حيي بن أخطب: أهو هو<sup>(٣)</sup>؟ قال: نعم والله! قال: أتَعْرِفُهُ وَتُثْبِتُهُ؟ قال: نعم. قال: فما في نفسك منه؟ قال: عداوته والله ما بقيتُ»<sup>(٤)</sup>.

وما أجمل أن نختم مبحثنا هذا باعتراف نصارى نجران بنبوته على عندما رفضوا مباهلة<sup>(٥)</sup> رسول الله على الذي امتثل لقوله تعالى: ﴿فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبَّنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَةَ الله عَلَى الْكَاذِبِينَ <sup>(١)</sup>؛ فخرج إليهم على ومعه على والحسن والحسين وفاطمة، ودعاهم للمباهكة فقالوا: يا أبا القاسم، دَعْنَا ننظر في أمرنا، ثم نأتيك بها نريد أن نفعل فيها دعوتنا إليه. فانصر فوا عنه، ثم خَلَوْا بالعاقب، وكان ذا رأيهم، فقالوا: يا عبدَ المسيح، ماذا

- (١) نَكُص على عقبيه: رجع عما كان عليه من الخير، ولا يقال ذلك إلاً في الرجوع عن الخير خاصّة. انظر:
   ابن منظور: لسان العرب، مادة نكص ٧/ ١٠١.
   (٢) الذَل من ظلره آنه الله انظر معنا مدار النال مع معامة فل ٢٠/ ٢٥٥.
  - (٢) العُلُس: ظلام آخر الليل. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة غلس ٦/ ١٥٦.
    - (٣) يقصد بذلك رسول الله ﷺ.

(11) 225

 (٤) ابن هشام: السيرة النبوية ١/١٧٥.
 (٥) المباهلة: الملاعنة، يقال: باهَلْت فلانًا أي لاعنته. ومعنى المباهلة أن يجتمع القوم إذا اختلفوا في شيء فيقولوا: لعنة الله على الظالم منا. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة بهل ١١/ ٧١.
 (٦) (آل عمران: ٦١).

## الباب الثاني: أدلة نبوتـــــه ﷺ

Tes (11)

ترى؟ فقال: والله يا معشر النصارى لقد عرَفْتم أن محمدًا لنبيٍّ مرسل، ولقد جاءكم بالفَصْل من خَبَر صاحبكم<sup>(۱)</sup>، ولقد علمتم أنه ما لاعَن قومٌ نبيًّا قط فبقي كبيرهم، ولا نبت صَغيرهم، وإنه للاستئصال منكم إن فعلتم، فإن كنتم قد أبيتم إلا إلف دينكم، والإقامة على ما أنتم عليه من القول في صاحبكم، فوادِعُوا الرجلَ ثم انْصَرِفُوا إلى بلادكم<sup>(۲)</sup>.

# المبحث أكخامس : المنصفون من الغربيين

لقد أنصف كثير من الغربيين محمدًا ﷺ، وكان هذا الإنصاف ناتجًا عن دراسة موضوعية مستفيضة لسيرته وحياته ﷺ، وقد اكتملتُ في هذه الدراسة عناصر المنهج العلمي الحديث القائم على الملاحظة والتجربة والاستقصاء، فخرجت نتائجهم إيجابية تجاه رسول الله ﷺ، وأصبحت شهاداتهم نورًا يهتدي به الباحثون عن الحقيقة في الغرب.

فممن أنصف رسول الله ﷺ الشاعر الفرنسي لامارتين<sup>(٣)</sup>؛ حيث يقول: «أترون أن محمدًا كان صاحب خداع وتدليس، وصاحب باطل وكذب؟! كلا، بعدما وعينا تاريخه، ودرسنا حياته، فإنَّ الخداع والتدليس والباطل والإفك.. كل تلك الصفات هي ألصق بمن وصف محمدًا بها»<sup>(٤)</sup>.

ويقول توماس كارليل (٥):

- (۱) يقصد عيسى الظلاة.
- (٢) انظر: ابن هشام: السيرة النبوية ١/ ٥٨٤.
- (٣) ألفونس دو لأمارتين Alphonse de Lamartine (١٧٩ ١٨٦٩م): كاتب وشاعر وسياسي فرنسي، كان كثير السفر، أقام مدة في أزمير بتركيا. من كتبه: رحلة إلى الشرق، وتأملات شعرية.
  - (٤) لامارتين: السفر إلى الشرق ص٨٤.
- (٥) توماس كارليل Thomas Carlyle (١٧٩٥ ١٨٨١م): كاتب إسكتلندي، ناقد ساخر، ومؤرخ، من مؤلفاته: الأبطال، (وقد عقد فيه فصلاً رائعًا عن النبي فنقله إلى العربية الأستاذ على أدهم)، والشورة الفرنسية. انظر: نجيب العقيقي: المستشرقون ٢٢.٥٣.

«لسنا نعدُّ محمدًا قطُّ رجلاً كاذبًا متصنَّعًا، يتذرَّع بالحيل والوسائل إلى بُغيةٍ، أو يطمع إلى درجة مُلك، أو سلطان، أو غير ذلك من الحقائر والصغائر، وما الرسالة التي أدَّاها إلاً حقٌّ صراح، وما كلمته إلاَّ صوت صادق صادر من العالم المجهول، كلا، ما محمد بالكاذب ولا الملفِّقُ، وإنها هو قطعة من الحياة قد تَفَطَّر عنها قلب الطبيعة، فإذا هي شهاب قد أضاء العالم أجمع»<sup>(۱)</sup>.

ويقول عالم الاجتماع جوستاف لوبون (٢):

«إنني لا أدعو إلى بدعة مُحَدَّثة، ولا إلى ضلالة مستهجَنَة، بل إلى دين عربي قد أوحاه الله إلى نَبِيَّه محمد، فكان أمينًا على بثِّ دعوته بين قبائل تلهَّتْ بعبادة الأحجار والأصنام، وتلذَّذَتَ بتُرَّهَات الجاهلية، فجمع صفوفهم بعد أن كانت مبعثرة، ووحَدَ كلمتهم بعد أن كانت متفرِّقَة، وَوَجَّهَ أنظارهم لعبادة الخالق، فكان خير البرية على الإطلاق حُبَّا ونسبًا وزعامةً وَنُبُوَّة، هذا هو محمد الذي اعتنق شريعته أربعائة مليون مسلم، منتشرين في أنحاء المعمورة، يُرَتِّلُونَ قرآنًا عربيًا مبينًا»<sup>(٣)</sup>.

ويقول لوبون في موضع آخر: «فرسول كهذا جدير باتِّبَاع رسالته، والمبادرة إلى اعتناق دعوته؛ إذ إنها دعوة شريفة، قِوَامُهَا معرفة الخالق، والحضُّ على الخير، والردع عن المنكر، بل كل ما جاء فيها يرمي إلى الصلاح والإصلاح، والصلاح أنشودة المؤمن، وهو الذي أدعو إليه جميع النصارى»<sup>(1)</sup>.

ولا يُخفي المفكِّر البريطاني لين بول (٥) تَأَثُّرَه بمحمد ﷺ، فيقول:

- (١) توماس كارليل: الأبطال ص٥٨-٦٠.
- (٢) جوستاف لويون Gustav Lobone (١٨٤١- ١٩٣١م): مستشرق فرنسي، قام بدراسات محصصة في علم النفس والاجتماع، من أشهر كتبه: حضارة العرب، الذي يعدّ من أمهات الكتب التي صدرت في العصر الحديث في أوربا لإنصاف الحضارة العربية الإسلامية. انظر: أحمد حامد: الإسلام ورسوله في فكر هؤلاء ص٥٩-٦١.
- (٣) هذا التعداد الذي ذكره غوستاف لوبون كمان وقت إصداره لكتاب (حضارة العرب)، أما الآن عمام ٢٠٠٨ فقد تجاوز عدد المسلمين في العمالم ١,٣ مليمار نسمة. انظر: جريدة الشرق الأوسط: www.asharqalawsat.com.
  - (٤) غوستاف لوبون: حضارة العرب ص٦٧.
- (٥) لين بول Lane Poole (١٩١٣-١٩١٧): مفكر إنجليزي، وهو واضع فهرست المسكوكات المحفوظة في دار الكتب المصرية عام ١٨٩٧م، من مؤلفاته: (رسالة في تاريخ العرب).



«إن محمدًا على كان يَتَّصِفُ بكثير من الصفات؛ كاللطف والشجاعة وكرم الأخلاق، حتى إن الإنسان لا يستطيع أن يحكم عليه دون أن يتأثَّر بها تَطْبَعُه هذه الصفات في نفسه، ودون أن يكون هذا الحكم صادرًا عن غير ميل أو هوًى، كيف لا؟! وقد احتمل محمد على عداء أهله وعشيرته سنوات بصبر وجَلَد عظيمين، ومع ذلك فقد بَلَغ من نُبْلِه أنه لم يكن يسحب يده من يد مصافِحِهِ حتى لو كان يصافح طفلاً! وأنه لم يمرَّ بجهاعة يومًا من الأيام -رجالاً كانوا أم أطفالاً - دون أن يُسَلِّم عليهم، وعلى شفتيه ابتسامة حُلوة، وبنغمة جميلة كانت تكفي وحدها لتسحر سامعيها، وتجذب القلوب إلى صاحبها جذبًا!»<sup>(1)</sup>

ويتحدث الأديب الإنجليزي جورج برنارد شو(٢) قائلاً:

«لقد درست محمدًا باعتباره رجلاً مدهشًا، فرأيته بعيدًا عن مخاصمة المسيح، بل يجب أن يُدْعَى منقذ الإنسانية، وأوربا في العصر الراهن بدأت تعشق عقيدة التوحيد، وربما ذهبت إلى أبعد من ذلك؛ فتعرف بقدرة هذه العقيدة على حلِّ مشكلاتها، فبهذه الروح يجب أن تفهموا نبوءتي»<sup>(٣)</sup>.

ويقول المستشرق الإنجليزي الكبير وليم موير (٢):

«امتاز محمد بوضوح كلامه، ويسر دينه، وأنه أتم من الأعمال ما أدهش الألباب، لم يشهد التاريخ مُصْلِحًا أيقظ النفوس، وأحيا الأخلاق الحسنة، ورفع شأن الفضيلة في زمن قصير كما فعل محمد»<sup>(٥)</sup>.

- (١) لين بول: رسالة في تاريخ العرب، نقلاً عن: عفيف عبد الفتاح طبارة: روح الدين الإسلامي ص٤٣٨. (٢) جورج برنارد شو George Bernard Show (٢٥٩-١٩٥٠م): مؤلف إنجليزي مشهور، حاز على
- (٢) جورج برنارد شو ١٩٥٥ مالك (١٩٥٠ ١٩٥٠ م): مؤلف إنجليزي مشهور، حاز على جائزة نوبل في الأدب عام ١٩٢٥م. وطُلِبَ منه أن يكتب مسرحية عن حياة محمد ﷺ فرفض، وكان ذلك ضربة قاضية لمن أرادوا تشويه الإسلام. انظر: أحمد حامد: الإسلام ورسوله في فكر هـؤلاء ص١٥-١٥.
  - (٣) الحسيني الحسيني معدي: الرسول ﷺ في عيون غربية منصفة ص٧٠.
- (٤) وليم موير William Muir (١٨١٩ ١٩١٥م): مؤرِّخ ومستشرق إنجليزي، وكان يبحث في الإسلام ويدرس أخلاق نبي الإسلام منذ بداية وجوده في الهند عام ١٨٣٧م، ودرس الحقوق في جامعتي أدنبره وجلاسجو، ووصل إلى منصب رئيس جامعة أدنبره، انظر: عبد الرحمن بدوي: موسوعة المستشرقين ص ٥٧٩، ٥٧٩، وأحد حامد: الإسلام ورسوله في فكر هؤلاء ص٢٢، ٢٣.

«ومهما يكن هناك من أمر فإن محمدًا أسمى من أن ينتهي إليه الواصف، وخبيرٌ به مَنْ أمعن النظر في تاريخه المجيد، وذلك التاريخ الذي ترك محمدًا في طليعة الرسل ومفكري العالم»<sup>(۱)</sup>.

ويقول المستشرق الأمريكي الكبير واشنجتون إرفنج (٢):

«كانت تصرفات الرسول ﷺ في أعقاب فتح مكة تدلَّ على أنه نبي مرسل، لا على أنه قائد مظفَّر؛ فقد أبدى رحمةً وشفقةً على مواطنيه، برغم أنه أصبح في مركزٍ قَوِيٍّ، ولكنه تَوَّج نجاحه وانتصاره بالرحمة والعفو»<sup>(٣)</sup>.

ويقول رئيس الوزراء الهندي الأسبق جواهر لال نهرو(؟):

«كان محمد كمؤسسي الأديان الأخرى ناقمًا على كثير من العادات والتقاليد التي كانت سائدة في عصره، وكان للدين الذي بَشَّر به -بما فيه من سهولة وصراحة وإخاء ومساواة- تجاوبٌ لدى الناس في البلدان المجاورة؛ لأنهم ذاقوا الظلم على يد الملوك الأوتوقراطيين والقساوسة المستبدين، لقد تعب الناس من النظام القديم، وتاقوا إلى نظام جديد، فكان الإسلام فرصتهم الذهبية؛ لأنه أصلح الكثير من أحوالهم، ورفع عنهم كابوس الضيم والظلم»<sup>(0)</sup>.

ويقول المؤرخ البلجيكي جورج سارتون(٢):

(۱) وليم موير: حياة محمد ص۲۰.

(11) 225

- (٢) واشـنجتون إرفـنج Washington Irving (١٧٨٣ ١٨٥٩ م): مستشـرق ومـورخ أمريكـي، أولى اهتمامًا كبيرًا بالدراسات الإسلامية، من مؤلفاته: (حياة محمد)، (فتح غرناطة). انظر: نجيب العقيقـي: المستشرقون ٣/ ١٣١.
  - (٣) واشنجتون إيرفنج: حياة محمد ص٧٢.
- (٤) جواهر لال نهرو (J.Lal. Nahro) (١٩٦٩ ١٩٦٤م): يعدّ نهرو أحـد زعمـاء حركـة الاسـتقلال في الهند، وأول رئيس وزراء للهند بعد الاستقلال. تميز بالاشتراكية والعدالة، ولم يكن متعصبًا للهندوسية.
   (٥) جواهر لال نهرو: لمحات من تاريخ العالم ص٢٧.
- (٦) جورج سارتون George Sarton (٤) (٩٩٦ ١٩٩٦): بلجيكي الأصل، متخصص في العلوم الطبيعية والرياضية، درس العربية في الجامعة الأمريكية في بيروت ١٩٣١ - ١٩٣٢م، والتى محاضرات حول فضل العرب على الفكر الإنساني. أبرز إنتاجه (المدخل إلى تاريخ العلم). انظر: نجيب العقيقي: المستشرقون ١٤٨ / ١٤٧.

## 75 (10

الباب الثاني: أدلة نبوتـــــه ﷺ

«وخلاصة القول... إنه لم يُتَحْ لنبي من قبلُ ولا من بعدُ أن ينتصر انتصارًا تامًا كانتصار محمد»<sup>(۱)</sup>.

لقد أبرزت هذه الشهادات بعض من جوانب عظمة الرسول محمد عليه التي يُقِرُّ بها كل من يعايشه، أو يقرأ بها كل من حياته، تكمن هذه العظمة في أنه كان حاملاً رسالة سماويةً شموليةً، تهدف أساسًا إلى إصلاح حياة البشرية عامة (٢).

يشهد الواقع قديمًا وحديثًا أن الدين الإسلامي أسرع الديانات نموًّا في العالم؛ فمنذ أكثر من ١٤٠٠ سنة بدأ محمد ﷺ الدعوة إلى الإسلام، ولم يؤمن معه إلاَّ قِلَّة، ثم مَرَّت الأيام والأعوام، وقد وصل الإسلام اليوم إلى كل بقعة من بقاع الأرض.

والتاريخ يشهد شهادة صدق على انتشار هذا الدين، وإيهان شعوب الأرض المختلفة به، سواء كانت مهزومة أو منتصرة في معاركها مع معتنقيه، وهذا من أعجب المواقف التي حَيَّرَت العلماء والمفكرين، وما إسلام التتار عَنَّا ببعيد! ذلك الشعب الذي دخل بلاد المسلمين مبيدًا لأهلها، ولكن هزيمته في معركة عين جالوت عام (٦٥٨هـ/ ١٢٦٠م) جعلته يُفَكِّر في طبيعة هذا الدين، ويدركها عن قُرب، فآمن أغلبهم، وتَحَوَّلوا إلى مدافعين عن الإسلام، حامين لعرينه من المعتدين.

فداعية الإسلام الأكبر هو الإسلام نفسه؛ حيث تضمَّنَتْ عقيدته وشريعته من الفضائل ما يجعل الناس يحرصون أشدَّ الحرص على أن يدخلوا فيها، ثم إن الإسلام يعطي الداخل فيه كل شيء، ولا ينتقصه شيئًا؛ فإن الإنسان يكسب الصِّلَة المباشرة بالله ﷺ، ويجد

<sup>(</sup>١) سارتون: الثقافة الغربية في رعاية الشرق الأوسط ص٢٨ –٣٠.

 <sup>(</sup>٢) وللاستزادة من شهادات المنتصفين انظر المحلق الحاص بذلك في آخر البحث.

الطريق إليه، فيقف بين يديه خمس مرات في اليوم، ويدعوه دون حجاب، ويكسب الأمل في حياة أسعد وأرغد في هذه الحياة الدنيا، ثم حياة الخلود في دار البقاء، ولا يُكَلِّفُه ذلك إلاَّ النطق بالشهادتين، واتِّبَاع شريعة الإسلام.

وإنك لتتعجَّب عندما تنظر إلى خريطة الأرض، وتتأمَّل مدى انتشار الإسلام (خريطة رقم ٣)، ويزداد عجبك عندما تتبين أن الإسلام قد ملأ قلوب معتنقيه دون جيش مُنَظَّم، أو سياسة مرسومة لذلك! إنها هو الإسلام نفسه، جعله الله خفيفًا على القلوب، قريبًا إلى النفوس، ما تكاد كلمة الحق تُصافح أُذُنَ الرجل حتى يصل الإيهانُ إلى قلبه، فإذا استقرَّ في قلبه لم يكن هناك قَطُّ سبيل إلى إخراجه منه<sup>(١)</sup>.

ولعلَّ أكبر أسباب خِفَّة الإسلام على القلوب هو وضوحه وصدقه؛ لـذلك انبهر علماء الغرب بطبيعته، حتى إن المؤرخ والفيلسوف الاجتماعي الفرنسي الشهير جوستاف لوبون يقول عن يُشرِ الإسلام: «ولا شيء أكثر وضوحًا، وأقلَّ غموضًا من أصول الإسلام القائلة بوجود إله واحد، وبمساواة جميع الناس أمام الله، وببضعةِ فروضٍ يدخلُ الجنةَ مَنْ يقوم بها، ويدخل النار من يُعْرِض عنها، وإنك إذا ما اجتمعتَ بأي مسلم من أية طبقة رأيتَه يعرف ما يجب عليه أن يعتقده، ويسر دلك أصول الإسلام في بضع كلمات بسهولة، وهو بذلك على عكس النصراني الذي لا يستطيع حديثًا عن التثليث والاستحالة، وما ماثلهما من الغوامض، من غير أن يكون من علماء اللاهوت الواقفين على دقائق الجدل! وساعد وضوح الإسلام البالغ ما أمر به من العدل والإحسان، كل المساعدة على انتشاره في العالم»<sup>(٢)</sup>

- (١) حسين مؤنس: الإسلام الفاتح، ص٢٠ المعرف.
  - (٢) جوستاف لويون: حضارة العرب ص١٢٥.



خريطة رقم (٣)

(7) you , 215 18 and 18 and (in); men shamicnews net : (in) and a government (in)

## نسبة تواجد المسلمين في دول العالم

-Sato-Tsugitaka, Muslim Societies, Routledge,UK, 2004 (1)

ولننظر إلى عالم اليوم حيث نجد أكثر من ٢٠٠ ديانة في العالم<sup>(١)</sup>! ولكن الإحصائيات تدلُّ على أن الدين الإسلامي هو الأسرع انتشارًا بين جميع تلك الأديان؛ ففي عام (١٩٠٠م) بلغت نسبة المسلمين في العالم ٤ , ١٢٪، أمَّا المسيحية فقد بلغت نسبتها ٩ , ٢٦٪، وفي عام (١٩٨٠م) بلغت نسبة المسلمين في العالم ٥ , ١٦٪، أمَّا المسيحية فقد بلغت نسبتها ٩ ٣٪، وفي عام (٢٠٠٠م) بلغت نسبة المسلمين في العالم ٢ , ١٩٪، أمَّا المسيحية فقد بلغت نسبتها ٢٠٪، وفي عام (٢٠٠٠م) بلغت نسبة المسلمين في العالم ٢ , ١٩٪، أمَّا المسيحية فقد بلغت نسبتها ٩ مار ٢٠٠٠م بلغت نسبة المسلمين في العالم ٢ , ١٩٪، أمَّا المسيحية فقد بلغت نسبتها ٢٠٪، وفي عام (٢٠٠٠م) بلغت نسبة المسلمين في العالم ٢ , ١٩٪، أمَّا المسيحية فقد بلغت نسبتها ٩ مار ٢٠٠٠م بلغت نسبة المسلمين من جموع سكان العالم بنسبة تقرب من ٧٪ خلال القرن الماضي، بينها تراجعت نسبة المسيحيين.

وأكدت الموسوعة ذاتها أيضًا أن نسبة المسلمين من مجموع سكان العالم ارتفعت إلى ٦, ١٩٪، أي ما يقارب ٣, ١ مليار مسلم<sup>(٣)</sup>.

أمَّا تَوَقُّعَات المراقبين في عام (٢٠٢٥م) بأنه سوف تبلغ نسبة المسلمين في العالم ٣٠٪، أمَّا المسيحية فستكون نسبتها ٢٥٪، فبالوقوف على هذه النتائج نستنتج أن الإسلام ينمو كل سنة بنسبة ٩, ٢٪، وهذه أعلى نسبة للنمو في العالم<sup>(٤)</sup>.

وإذا أمعنا النظر أكثر في بعض البلاد الغربية مثل فرنسا وألمانيا وبريطانيا وأمريكا وغيرها، سنتأكَّد من هذه الحقيقة التي تدلُّ على أن الإسلامَ دينُ الفطرة الإنسانية التي ما إنْ يَعْرِف حقيقتَه أيُّ إنسان على ظهر الأرض إلاَّ اعتنقه عن اقتناع وحُبَّ؛ فقد كشفت دراسة أعدَّتْهَا وزارة الداخلية الفرنسية أن ٣٦٠٠ شخص يعتنقون الإسلام سنويًّا في فرنسا<sup>(٥)</sup>.

كما أَكَّدَت وزيرة الداخلية البريطانية جاكي سميث أن عدد المسلمين بالمملكة المتحدة في

(721)\_

-2**-**7

<sup>(</sup>۱) موقع: www.adherents.com.

<sup>.</sup>Sato Tsugitaka, Muslim Societies, Routledge, UK, 2004 (1)

<sup>(</sup>٣) موقع وكالة الأخبار الإسلامية (نبأ): www.islamicnews.net، وموقع جريدة الشبرق الأوسط: www.asharqalawsat.com.

<sup>.</sup>Sato Tsugitaka, Muslim Societies, Routledge, UK, 2004 (£)

<sup>(</sup>٥) موقع إسلام تايم: www.islamtime.net.

الباب الثاني: أدلة نبوتـــــه ﷺ

## Tes (11)

الوقت الراهن عام ٢٠٠٧م قد وصل إلى مليوني شخص، مقارنة بـ (٦, ١) مليون عام (٢٠٠١م)، وذلك بزيادة قدرها ٤٠٠ ألف في أقل من سبعة أعوام. وأشارت صحيفة (ذا جارديان) إلى أن الأرقام الجديدة أكَّدَتْ على مكانة الإسلام، وأنه يُعَدُّ ثاني أكبر ديانة في البلاد بعد المسيحية؛ حيث بات المسلمون يشكلون الآن ٣, ٣٪ من سكان بريطانيا، موضحة أن الإسلام أصبح أسرع الليانات انتشارًا في الملكة<sup>(١)</sup>.

كما أشارت عملية مسح حديثة صادرة عن مركز الأبحاث الاجتماعية في جامعة جورجيا الأمريكية إلى أن الدين الإسلامي أسرع الأديان انتشارًا في الولايات المتحدة؛ حيث بلغ عدد المساجد في أمريكا أكثر ١٢٠٩ مساجد، بُني أكثر من نصفها خلال السنوات العشرين الماضية، كما تتراوح نسبة الذين تحَوَّلُوا إلى الديانة الإسلامية خلال السنوات العشر الماضية ما بين ١٧ و ٣٠٪ (٢).

أمَّا في ألمانيا فيعيش أكثر من ٣ , ٣ مليون مسلم، ويُشَكِّلُون حوالي ٤٪ من مجمل السكان، ويَصِلُ عدد المساجد هناك إلى ما يقرب من • • • ٣ مسجد وصالة للصلاة<sup>(٣)</sup>.

كما بيّن استطلاع للرأي نشرته صحيفة «ليبر بلجيك» البلجيكية أن المسلمين سوف يكونون غالبية سكان مدينة بروكسل –التي تعتبر عاصمة رسمية للاتحاد الأوربي – بعد عشرين عامًا. وثمة دليل آخر على صحة هذه التوقعات، وهو أن محمدًا هو الاسم الأكثر انتشارًا بين المواليد الجدد في بروكسل منذ عام ٢٠٠١م. كما ذكرت صحيفة «روسيسكايا جازيتا» أن عدد المسلمين في بلجيكا تضاعف على وجه التقريب خلال عشرة أعوام منذ عام ١٩٩٥م ليبلغ ٤٥٠ ألف شخص في عام ٢٠٠٥م، عندما بلغ مجموع السكان في هذا البلد ١٠ ملايين شخص<sup>(٤)</sup>.

هذا هو الإسلام عبر التاريخ ينتشر بسلاسة وحيوية؛ لأنه دين الفطرة السليمة، فما أروع ذلك من دليلٍ على صدق نبينا ﷺ! وما قدمناه من شبهادات واضحة تـدل عـلى صـدق نبوتـه

- (١) الموقع السابق نفسه.
- (٢) موقع لواء الشريعة: www.shareah.com.
- (٣) موقع مجلة المانيا: www.magazine-deutschland.de.
- (٤) موقع وكالة الروسية نوفوستي: http://ar.rian.ru/analytics.

(10)

ﷺ وكمال رسالته، إنها ينطلق من قناعتنا بأن محمدًا ﷺ قدم للعالم أجمع رسالة يملؤها الحب والتعاون والخير.

وما أجل أن نختم بقوله ﷺ الذي تنبأ فيه بانتشار الإسلام في ربوع الأرض، فقال ﷺ: «لَيَبْلُغَنَّ هَذَا الأَمْرُ مَا بَلَغَ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ، وَلاَ يَتُرُكُ اللهُ بَيْتَ مَدَرٍ وَلاَ وَبَرٍ<sup>(١)</sup> إِلاَّ أَدْخَلَهُ اللهُ هَذَا الدِّينَ بِعِزِّ عَزِيزٍ، أَوْ بِذُلِّ ذَلِيلٍ، عِزًّا يُعِزُّ اللهُ بِهِ الإِسْلاَمَ، وَذُلاً يُذِلُّ اللهُ بِهِ الْكُفْرَ»<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

بيوت الوَيَر والمَدَر أي: بيوت البوادي والمُدْن والقُرى، وهو من وَيَر الإبل؛ لأن بيوتهم يتخذونها منه، والمَدَرُ جمع مَدَرَة وهي البُنية، وقِطَعُ الطين اليابس. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة وبر ٢٧١/٥.
 (٢) أحمد (١٦٩٩٨)، وقال شعيب الأرناءوط: إسناده صحيح على شرط مسلم. والحاكم (٢٣٢٦) وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه. ووافقه الـذهبي، وقـال الألباني: صحيح. انظر: السلسة الصحيحة (٣).



## أرسل الله تبيه عمدًا والله وختير به وسالاته وكالت وسالته وحة وهدى للسلين. قلم يَأْب النبر ليختلف مع الآخرين، وتُعرّ البغنساء والشحتاء، بل حاء هاديًا ومعشرًا النبي 🖑 والتعامل Malla iame مع غير المسلمين

البساب الثالث

Jele Hilli

الفصل الأول: النبي على والرسالات السابقت الفصل الثاني: تعاملاته ﷺ مع غير المسلمين في حال السلم منطقة الرطية ( والعد با يقادينية ) الفصل الثالث: معاهداته عن مع غير المسلمين الفصل الرابع: حروبه عنه مع غير المسلمين الفصل الخامس: شبهات وردود المحمد ما الماسية ال

المسلمين، وآداب تعامله معهم، وسيتم هذا - بإذن الله - من خلال الفصول التالية: النعسل الأون الرسول ع والرسالات السابقة الفصل الثاني تعادلاه على مع غير السامين في حال السام Heard Hillin astante 25 ag an Uniteri

القصل الرابع. حروبه تت مع غير السلمين

نُحِبُّ مُحَمَّدًا وَنَصُونُ فِيهِ

en às

البيوة للجالمين

لِعِيسَى مَا يُحِبُّ وَمَا يَصُونُ

202) રસ્દ

## الجاب الثالث:

النبي ﷺ والتعامل مع غير المسلمين

أرسل الله نبيَّه محمدًا عَنَى وحتم به رسالاته، فكانت رسالته رحمة وهدى للعالمين، فلم يَأْتِ النبي ليختلف مع الآخرين، ويُثِيرُ البغضاء والشحناء، بل جاء هاديًا ومبشِّرًا ونذيرًا؛ إيهانًا منه عَنَى بأن أنبياء الله جمعًا - عليهم صلوات الله وسلامه - إنها جاءوا بالتعاليم نفسها التي جاء بها؛ لذلك حرص النبي دائمًا على إظهار هذا المعنى، وآياتُ القرآن تدعوه إلى إعلان ذلك، فيقول تعالى: ﴿قُلْ مَا كُنْتُ بِدْعًا مِنَ الرُّسُلِ<sup>(1)</sup> وكانت معاملته عَنى لأصحاب الديانات الأخرى معاملة راقية؛ انطلاقًا من قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ معاملته يَنْ لأصحاب الديانات الأخرى معاملة راقية؛ انطلاقًا من قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ مَوَلَقُنْ بَنِي آَدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيَّبَاتِ وَفَضَّ لْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرِ عِنَّن معاملته على تغيير لاصحاب الديانات الأخرى معاملة راقية والطَّبَاتِ وَفَضَّ لْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرِ عِنَّن أو إكرامه على تغير دينه؛ لقوله تعالى: ﴿وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لاَمَنَ مَنْ فِي الأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا أو إكراهه على تغيير دينه؛ لقوله تعالى: ﴿وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لاَمَنَ مَنْ فِي الأَرْضِ كُلُهُمْ جَمِيعًا

ورغم ذلك فما زال هناك بعض الحاقدين يُثيرون حول الإسلام ورسوله ﷺ الكثير من الشبهات التي هو منها براء؛ ولذا فقد أفردنا هذا الباب لتناول حياته ﷺ مع غير المسلمين، وآداب تعامله معهم، وسيتم هذا -بإذن الله- من خلال الفصول التالية: الفصل الأول: الرسول ﷺ والرسالات السابقة الفصل الثاني: تعاملاته ﷺ مع غير المسلمين في حال السلم الفصل الثالث: معاهداته ﷺ مع غير المسلمين الفصل الرابع: حروبه ﷺ مع غير المسلمين الفصل الخامس: شبهات وردود

- (١) (الأحقاف: ٩).
- (٢) (الإسراء: ٧٠).
- (۳) (يونس: ۹۹).



البساب الثالث

Itabat Roll

منذ بعث الله تبية عمدًا والله إلى العالمين بشيرًا وبذيرًا وهو يركد على حقيقة مهمَّة، الا

eas lice illing and as 1Km kg - and the the to the the to the the to the

رسالاته بمحمد ٢٠ - دين واحله يدعو إلى عبارة وت واحد ٢٠ وإن اختلفت الشرائي



# في الأحكام الفرعيَّة، وجاء القرآن الكريم معيًّا عن هذا المعنى في أيات كثيرة، فقال النبي 避 والرسالات السابقة

# المبحث الأول: <mark>ن</mark>ظرة القرآن للرسل المبحث الثاني: نظرة الرسول ﷺ لمن سبقه من الرسل

ومن خلال المبحدين التاليين تستعرض علاقة النهي كالمحقيق من الربيل:

」しまったには、はないし、ことのではない、ことのことでも

الد الالى بالخد را مدر وتشار في بها الما من مرد ورد والدي وتريخ ال

يَا رَسُولَ اللهِ يَا أَهْلَ الْوَفَا

يَا عَظِيم الْحَلْق يَا بَحْرَ الصَّفَا

اللي الخاني الب يد.

وة للعالمين

Y0E) ⊘æ

## الفصل الأول:

النبي على والرسالات السابقة 🗶

منذ بعث الله نبيَّه محمدًا ﷺ إلى العالمين بشيرًا ونذيرًا وهو يؤكُّد على حقيقة مهمَّة، ألا وهي أن دينَ الأنبياء جميعًا هو الإسلام – منذ خلق الله ﷺ آدم الملكة إلى أن ختم الله رسالاته بمحمد ﷺ – دينٌ واحد، يدعو إلى عبادة ربَّ واحد ﷺ وإن اختلفت الشرائع في الأحكام الفرعيَّة، وجاء القرآن الكريم معبِّرًا عن هذا المعنى في آيات كثيرة؛ فقال عن إبراهيم الملكذ: ﴿رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّيْنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبُ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ النَّوَّابُ الرَّحِيمُ<sup>(١)</sup> وجاء على لسان يوسف الملكة: ﴿رَبَّ قَدْ آتَيْنَنِي مِنَ المُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِنْ تَأْوِيلِ الأَحَادِيثِ فَاطِرَ السَّرَاوَاتِ وَالأَرْضِ أَنْتَ وَلِيِّي فِي الدُّنيَا وَالأَخرَةِ

فالإسلام ينظر إلى الأنبياء جميعًا نظرة تبجيل وتعظيم؛ فاستحقَّ لـذلك أن يكون الدِّينَ الخاتم للبشريَّة.

> ومن خلال المبحثين التاليين نستعرض عَلاقة النبي ﷺ بغيره من الرُّسُل: المبحث الأول: نظرة القرآن للرسل

> > المبحث الثاني: نظرة الرسول على الله سبقه من الرسل

\* \* \*

(١) (البقرة: ١٢٧).

(٢) (يوسف: ١٠١).



## المبحث الأول:

#### نظرة القرآن للرسل

منذ بداية الدعوة الإسلاميَّة والقرآن يتنزَل بالآيات التي تشرح قصص الأنبياء؛ انطلاقًا من كون الرسالة التي نزلت عليهم جميعًا واحدة - مها اختلفت العصور والأماكن - وهدفها واحد؛ وهو إخراج الناس من الظلمات إلى النور، وهدايتهم إلى طريق الحقِّ تبارك وتعالى، فكان القرآن واضحًا غاية الوضوح في بيان حقيقة العَلاقة بين الرسل جميعًا؛ حيث قال تعالى: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْتَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ وَكَلَّمَ اللهُ مُوسَى تَكْلِيمًا<sup>(1)</sup>

ثم ها هو ذا القرآن المكِّيُّ يتحدَّث عن تكريم موسى الكلا – على سبيل المثال – فيقول: ﴿وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَاسْتَوَى آتَيْنَاهُ حُكْمًا وَعِلْمًا وَكَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ<sup>(٢)</sup> ﴾، ويقول أيضًا: ﴿إِنِّي اصْطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ بِرِسَالاَتِي وَبِكَلاَمِي فَخُذْ مَا آتَيْتُكَ وَكُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ<sup>(٣)</sup> ﴾، ومثال ذلك كثير جدًّا في القرآن الكريم.

والأمر كذلك بالنسبة لعيسى الظّين؛ فتجد القرآن المكِّيَّ يُمَجِّد قصَّته في أكثر من موضع، فيذكر على سبيل المثال: ﴿قَالَ إِنِّي عَبْدُ الله آتَانِيَ الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكَا أَيْنَ مَا كُنْتُ وَأَوْصَانِي بِالصَّلاَةِ وَالزَّكَاةِ مَا دُمْتُ حَيَّا ﴿ وَبَرًّا بِوَالِدَتِي وَلَمْ يَجْعَلْنِي جَبَّارًا شَقِيًّا ﴿ وَالسَّلاَمُ عَلَيَّ يَوْمَ وُلِدْتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبُعَتُ حَيَّا ﴾، ويقول أيضًا: ﴿ وَزَكَرِيًّا وَيَحْبَى وَعِيسَى وَإِلْيَاسَ كُلُّ مِنَ الصَّالِحِينَ<sup>(٥)</sup> ﴾

- (١) (النساء: ١٦٣، ١٦٤).
  - (٢) (القصص: ١٤).
  - (٣) (الأعراف: ١٤٤).
  - (٤) (مريم: ۳۰-۳۳).
    - (٥) (الأنعام: ٨٥).

#### أس\_\_\_\_وة للعالمين

وعلى هذا التكريم والتبجيل استمرَّ الوضعُ في فترة المدينة، على ما كان فيها من صراعات وخلافات مع اليهود والنصارى، وعلى ما حدث من تكذيب مستمرَّ منهم، إلاَّ أن المديح الإلهي للأنبياء الكرام استمرَّ دونها انقطاع؛ فربنا تَثَلَّ يذكر موسى وعيسى عليهها السلام كاثنين من أُولي العزم من الرسل، فيقول سبحانه في حقِّهها: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّينَ عِينَاقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِنْ نُوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ وَأَخَذْنَا مِنْهُمْ مِينَاقًا

فإذا أخذنا في الاعتبار أن هذه السورة - وهي سورة الأحزاب - قد نزلت بعد خيانة يهود بني قريظة للمسلمين، ومحاولتهم استئصال كافَّة المسلمين من المدينة؛ أدركنا مدى التكريم الإلهي لموسى وعيسى عليها السلام - وهما من أنبياء بني إسرائيل - وأدركنا كذلك مدى الأمانة التي اتَّصف بها الرسول ﷺ؛ إذ ينقل تكريم الله لهؤلاء الأنبياء العظام على رغم خيانة أقوامهم وأتباعهم.

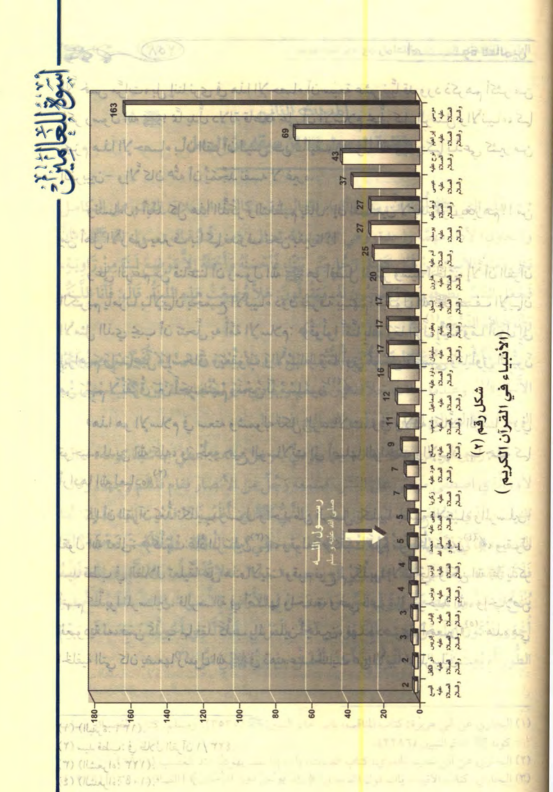
ولم يكن هذا الاحتفاء والاحترام لهذين الرسولين العظيمين أمرًا عرضيًّا عابرًا في القرآن الكريم، بل كان متكرِّرًا بشكل لافت للنظر؛ فعلى الرغم من ورود لفظ (محمد) تشري مرَّات فقط، ولفظ (أحمد) مرَّة واحدة فقط، نجد أن لفظ (عيسى) قد جاء خسًا وعشرين مرَّة، ولفظ (المسيح) إحدى عشرة مرَّة، بمجموع ستّ وثلاثين مرَّة!! بينها تصدَّر موسى الظنر قائمة الأنبياء الذين تممَّ ذكرهم في القرآن الكريم؛ حيث ذُكر مائة وست وثلاثين مرَّة"!

وبالنظر إلى عدد المرَّات التي ذُكر فيها كل نبي في القرآن نُدرك مدى الحفاوة التي زُرعت في قلوب المسلمين لهم (شكل رقم ٢)، كما نجد أن لها دلالات لطيفة، فأكثر الأنبياء ذكرًا في القرآن هم: موسى، ثم إبراهيم، ثم نوح، ثم عيسى عليهم جيعًا أفضل الصلاة والتسليم، وهم جيعًا من أُولِي العزم من الرسل، ولا شكَّ أنَّ في هذا تعظيمًا وتكريمًا لمؤلاء الرسل خاصَّةً، ولكن لم يأتِ ذِكْرُ رسولنا محمد ﷺ -كما أشرنا قبل ذلك-

(١) (الأحزاب: ٧).

TOT 255

<sup>(</sup>٢) انظر: محمد فؤاد عبد الباقي: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم ص ٢١٨، ٤٩٤، ٦٦٦، ٢٨٠.



أســـــوة للعالمين

إلاَّ خمس مرَّات، بل إننا نرى في هذا الإحصاء أن سبعة عشر نبيًّا قد ورد ذكرهم أكثر من ذكر رسول الله ﷺ؛ ممَّا يدلُّ دلالة قاطعة على أن الإسلام يجلُّ كل الرسل والأنبياء، كما يجزم هذا الإحصاء بأن القرآن ليس من تأليف رسول الله ﷺ -كما يدَّعي كثير من الغربيين- وإلاَّ كان همُّه أن يُمَجِّدَ نفسه لا غيره.

ونتساءل: أبَعْد كل هذا الذِّكْر والتعظيم يقال: إن المسلمين لا يعترفون بغيرهم؟! مَنْ مِنْ أهل الأرض يعترف بنا كما نعترف نحن بغيرنا؟!

وعلى الرغم من قناعتنا أن رسول الله ﷺ هو أفضل البشر وسيَّد الخَلْق، إلاَّ أن القرآن الكريم يأمرنا بالإيهان بجميع الأنبياء دون تفرقة بينهم؛ فيقول الله ظلّة يصف الإيهان الأمثل الذي يجب أن تتحلَّى به أُمَّة الإسلام: ﴿قُولُوا آَمَنَّا بِالله وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِي النَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ<sup>(١)</sup> ﴾.

«هذا هو الإسلام في سعته وشموله لكل الرسالات، وفي ولائه لكافّة الرسل، وفي توحيده لدين الله كله، ورَجْعِهِ جميع الرسالات إلى أصلها الواحد، والإيمان بها جملة كما أرادها الله لعباده»<sup>(۲)</sup>.

كما أن القرآن يَعُدُّ تكذيب رسول واحد من الرسل تكذيبًا لجميع الأنبياء والمرسلين؛ لقول الله تعالى: ﴿ كَذَّبَتْ عَادً المُرْسَلِينَ<sup>٢</sup>) ﴾، وقوله: ﴿ كَنَّبَتْ قَوْمُ نُوح المُرْسَلِينَ<sup>(١)</sup> ﴾، ويقول سيد قطب في الظلال تعليقًا على هذه الآية: «وقوم نوح لم يُكَذِّبوا إلاَّ نُوحًا، ولكن الله تَنْ يذكر أنهم كذَّبوا المرسلين، فالرسالة في أصلها واحدة، وهي دعوة إلى توحيد الله، وإخلاص العبودية له، فمَنْ كَذَّب بها فقد كَذَّب بالمرسلين أجعين، فهذه دعوتهم أجعين»<sup>(٥)</sup>. هذه هي الخلفية التي كان يضعها رسول الله تَنْ في ذهنه عند الحديث عن الأنبياء والمرسلين.

- (١) (البقرة: ١٣٦).
- (٢) سيد قطب: في ظلال القرآن ١/ ٤٢٣.

(101)

-**?**~~

- (۳) (الشعراء: ۱۲۳).
- (٤) (الشعراء: ١٠٥).
- (٥) سيد قطب: في ظلال القرآن ٥/ ٣٥٦.

205 (109)

المبحث الثاني : نظرة الرسول ﷺ لمن سبقه من الرسل

عَلَّم النبي ﷺ أُمَّتَهُ أَنَّ رسل وأنبياء الله السابقين كالبناء العملاق القائم على التكامل والتعاون؛ لأداء مهمَّة واحدة، وهي توحيد الله تعالى، ومن ثَمَّ قال رسول الله ﷺ: «إِنَّ مَئِلٍ وَمَثَلَ الأَنبِيَاءِ مِنْ قَرْلِي كَمَثَلِ رَجُلٍ بَنَى بَيْتًا، فَأَحْسَنَهُ وَأَجْمَلَهُ إِلاَّ مَوْضِعَ لَبِنَةٍ مِنْ زَاوِيَةٍ، فَجَعَلَ النَّاسُ يَطُوفُونَ بِهِ وَيَعْجَبُونَ لَهُ، وَيَقُولُونَ: هَلاَّ وُضِعَتْ هَذِهِ اللَّبِنَةُ. قَالَ اللَّبِيَةُ، وَأَنَا خَاتِمُ النَّبِيِّينَ»<sup>(1)</sup>.

كما أَمَرَ النبيُّ ﷺ أيضًا أُمَّتَه ألاَّ تُفاضل بين الأنبياء، فقال: «لا تُخَيِّرُونِي مِنْ بَيْنِ الأَنْبِيَاءِ»<sup>(٢)</sup>. وعندما حدث خلاف بين مسلم ويهودي حول المفاضلة بين الأنبياء غضب الرسول ﷺ لصالح اليهودي وليس لصالح المسلم!

فقد روى أبو هريرة ه فقال: بينما يهوديٌّ يعرض سلعته أُعطي بها شيئًا كرهه، فقال: لا، والَّذي اصطفى موسى على البَشَرِ . فسمعه رَجُلٌ من الأنصار فقام فلَطَمَ وجهه، وقال: تقول: والَّذي اصطفى موسى على البشر . والنَّبيُّ ﷺ بين أَظْهُرنَا؟! فذهب إليه فقال: أبا القاسم، إنَّ لي ذمَّةً وعهدًا، فما بال فلانٍ لطم وجهي؟ فقال ﷺ: «لم لَطَمْتَ وَجْهَهُ؟!». فَذَكَرَهُ، فغضب النبي ﷺ حتى رُبْي في وجهه، ثم قال: «لا تُفَضِّلُوا بَيْنَ أَنْبِيَاءِ اللهٰ؟ فِيهِ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ فَيَصْعَقُ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَمَنْ فِي الأَرْضِ إِلاَّ مَنْ شَاءَ اللهُ، ثُمَّ يُنفَخُ فِيهِ أَخْرَى فَأَكُونُ أَوَّلَ مَنْ بُعِتَ، فَإِذَا مُوسَى آخِذٌ بِالْعَرْشِ، فَلا أَدْرِي أَحُوسِبَ بِصَعْقَتِهِ يَوْمَ الطُّورِ أَمْ بُعِتَ قَيْلي؟ وَلا أَقُولُ إِنَّ أَحَدًا أَفْضَلُ مِنْ يُونُسَ بْنِ مَتَى»<sup>(٣)</sup>.

- (١) البخاري عن أبي هريرة: كتاب المناقب، باب خاتم النبيين ﷺ (٣٥٣٥)، ومسلم: كتاب الفضائل، بـاب كونه ﷺ خاتم النبيين (٢٢٨٦).
- (٢) البخاري عن أبي سعيد الخدري: كتاب الديات، باب إذا لطم يهوديًّا عند الغضب (٢٩١٦). (٣) البخاري: كتاب الأنبياء، باب قول الله تعالى: ﴿وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ﴾ [الصافات: ١٣٩] (١٣٣٩)، (٣٤٠٧)، ومسلم: كتاب الفضائل، باب من فضاًئل موسى ﷺ... (٣٣٧٣).

أســـــوة للعالمين

إن رسول الله على لا يتحرَّج أن يذكر مثل هذه الحقائق، وبخاصَّة في هذا الموقف الذي فيه خلاف بين مسلم ويهودي؛ لقد تناسى النبيُ على تمامًا قصَّة هذا النزاع، وتذكَّر أخاه في النُبُوَّة موسى بن عمران التين، فانبرى مدافعًا عنه رافعًا من شأنه؛ إيمانًا منه بأن الإسلام لا يفرِّق بينهم -عليهم السلام- ولا نكون مبالغين إذا قلنا: إنَّ الإسلام يُوجِب علينا أن نحبَّ الأنبياء السابقين، أكثر من حُبِّ أتباعهم لهم؛ لأن هذا الخُبَّ ركن من أركان الإيمان بالله في العقيدة الإسلاميَّة السمحة.

(1) 235

لذلك نجده ي يُعَلَّم أُمَّته تعظيم الأنبياء، بل ويخصُّ بالذِّكُر الزعماء الكبار للديانتين اليهودية والنصرانية، فيقول ع عندما عَلِم ع بأنَّ اليهود يصومون يوم عاشوراء؛ احتفالاً بإنجاء الله على لموسى التلك وبني إسرائيل من عدوِّهم: «أَنَا أَحَقُّ بِمُوسَى مِنْكُمْ». فصامه وأمر بصيامه<sup>(۱)</sup>. كما قال رسول الله ي عن عيسى التلا: أَنَا أَوْلَى النَّاس بِعِسَى ابْنِ مَرْيَمَ فِي الأُولَى وَالآخِرَةِ»... وقال ي أيضًا: «لأَنبِيَاءُ إِخْوَةٌ مِنْ عَلاَتٍ أَوْلَى النَّاس بِعِسَى شَنَى، وَدِينُهُمْ وَاحِدٌ»<sup>(۲)</sup>. هكذا كان ينظر رسول الله ي إلى أنبياء ألى أنبياء الله؛ فشتَّان بين نظرة مستمدَّة من قيم الإسلام الأصيلة وغيرها من النظرات المحرَّفة القاصرة.

هذه هي مكانة هؤلاء الأنبياء الكرام في عين رسول الله عنه ، وحتى عندما كان يتمنَّى عند من نبي فعلاً غير الذي فعل، كان يُقَدِّم أمنيَّته بالدعاء له؛ فتجده -مثلاً- عندما يتمنَّى أن لو كان موسى الظي أن لو كان موسى الظين قد صبر في رحلته مع الخضر يقول: فيَرْحَمُ اللهُ مُوسَى، لَوَدِدْنَا لَوْ صَبَرَ حَتَى يُقَصَّ عَلَيْنَا مِنْ أَمْرِهِمَا» <sup>(1)</sup>.

- البخاري عن عبد الله بن عباس: كتاب الصوم، باب صيام يوم عاشوراء (٢٠٠٤)، ومسلم: كتاب الصيام، باب صوم يوم عاشوراء (١١٣٠).
- (٢) قال العلماء: أولاد العلات هم الإخوة لأب من أمهات شتى، وأمًّا الإخوة من الأبوين فيقال لهم: أولاد الأعيان. قال جهور العلماء: معنى الحديث: أصل إيمانهم واحد، وشرائعهم مختلفة، فبإنهم متُفقـون في أصول التوحيد، وأمًّا فروع الشرائع فوقع فيها الاختلاف، وأمًّا قولهﷺ : «وَدِينُهُمْ وَاحِدٌ». فـالمراد بـه أصول التوحيد. انظر: النووي: المنهاج في شرح صحيح مسلم بن الحجاج ١٩/١٩٩.
- (٣) البخاري عن أبي هريرة: كتاب الأنبياء، باب ﴿وَادْكُمْ فِي الْكِتَابِ مَرْيَمَ﴾ [مريم: ١٦] (٣٤٤٢)، (٣٤٤٣)، ومسلم: كتاب الفضائل، باب فضائل عيسى الظلم (٢٣٦٥).
- (٤) البخاري عن أبي بن كعب: كتاب العلم، باب ما يستحب للعالم إذا سئل أي الناس أعلم فيكل العلم إلى الله (١٢٢)، ومسلم: كتاب الفضائل، باب من فضائل الخضراللي (١٣٣٠).

الباب الثالث: النبي ﷺ والتعامل مع غير المسلمين

وعندما رأى على الله أن هناك كلمة أولى من الكلمة التي قالها لوط الله وحكاها عنه القرآن الكريم عندما قال: ﴿قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ آَوِي إِلَى رُكْنٍ شَدِيدٍ<sup>(١)</sup> ﴾، قال رسول الله على الله بي الله أوطًا، لَقَدْ كَانَ يَأْوِي إِلَى رُكْنٍ شَدِيدٍ <sup>(١)</sup>

Zes (1)

بل إنه على يتجاوز الأنبياء السابقين ليمدح أتباعهم والذين ساروا على نهجهم وثبتوا على دينهم؛ فها هو ذا يمدح الراهب النصراني في قصَّة أصحاب الأخدود<sup>(٣)</sup>، وها هو ذا يمدح الأعمى من بني إسرائيل الذي شكر نعمة الله تعالى<sup>(٤)</sup>، وها هو يمدح جريجًا<sup>(٥)</sup> ويذكر قصَّته للصحابة ولنا، وهو من عُبَّاد بني إسرائيل، وهكذا.. وإنَّ حَصْر مثل ذلك صعب جدًا؛ لوفرته في كتب السُنَّة النبويَّة.

وأكثر من ذلك أنه على السابقين من الصحابة أن يتَّخذوا الثابِتِينَ من السابقين من أصحاب الديانات الأخرى قدوةً ونبراسًا للهدى!

وانظر إلى هذا الموقف الذي يَضْرِب فيه المَثَلَ بِأَنْبَاع دينِ آخر؛ قال خبَّاب بن الأرتِّ هُ: شكونا إلى رسول الله يَنْ وهو متوسِّدٌ بردة له في ظلِّ الكعبة؛ قلنا له: ألا تستنصر لنا؟ ألا تدعو الله لنا؟ قال يَنْ : "كَانَ الرَّجُلُ فِيمَنْ قَبْلَكُمْ يُخْفَرُ لَهُ فِي الأَرْضِ، فَيُجْعَلُ فِيهِ، فَيُجَاءُ بِالْمِنْشَارِ فَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ، فَيُسَتُّ بِالْنَتَيْنِ، وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَيُمْسَطُ بَأَسْسَاطِ الحَدِيدِ مَا دُونَ لَحَمِهِ مِنْ عَظْم أَوْ عَصَبٍ وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَالله ليَتِمَنَّ هَذَا الأَمْرَ حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِبُ مِنْ صَنْعَاءَ إِلَى حَضْرَ مَوْتَ لا يَخَافُ إِلاَ اللهُ أو الذَّئْبَ عَلَى غَنَمِهِ، وَلَكِنَّكُمْ تُسْتَعْجِلُونَ»<sup>(1)</sup>

- (۱) (هود: ۸۰).
- (٢) البخاري عن أبي هريرة: كتاب الأنبياء، باب قوله ﷺ: ﴿وَنَبْنَهُمْ عَنْ ضَيْفِ إِبْرَاهِيمَ ﴾ [الحجر: ٥١].
- (٣) حديث أصحاب الأخدود رواه مسلم عن صهيب: كتاب الزهد والرقائق، باب قصة أصحاب الأخدود والساحر والراهب والغلام (٣٠٠٥)، وأحمد (٢٣٩٧٦).
- (٤) قصة الأقرع والأعمى والأبرص الذين ابتلاهم الله، رواها البخاري عن أبي هريرة: كتاب الأنبياء، بـاب ما ذكر عن بني إسرائيل (٣٢٧٧)، ومسلم في أوائل كتاب الزهد والرقائق (٢٩٦٤).
- (٥) قصة العابد (جَريج) والطفل الذي تكلَّم في المهد، رواها البخاري عن أبي هريرة: كتاب أبواب العمل في الصلاة، باب إذا دعت الأم ولدها في الصلاة (١١٤٨)، ومسلم: كتاب البر والصلة والأداب، باب تقديم بر الوالدين على التطوع بالصلاة (٢٥٥٠).
- (٦) البخاري: كتاب الإكراه، باب من اختسار الضبرب والقسل والهوان على الكفير (٦٩٤٣)، وأبيو داود (٢٦٤٩)، وأحد (٢١١٠٦).

## أسوة للعالمين

هذه هي نظرته ﷺ للأنبياء ولأتباعهم، وهو أمر ثابت في منهج حياته ﷺ من أول بعثته، فهم لَبِنَات في صرح هائل ضخم، ولا معنى لتصارع اللَّبِنَات في البناء الواحد، إنها هو التكامل والتعاون لأداء مهمَّة واحدة، وهي توحيد الله ربِّ العالمين.

ومن ثَمَّ فإننا لا نكتفي بمجرَّد الاعتراف والإيمان بمن سبقنا من الرسل، وإنما نُوَقِّرهم جميعًا، ونجلهم، ونرفع قدرهم فوق عامة البشر، وكيف لا وقد اصطفاهم ربنا على خلقه، وجعلهم قدوة للعالمين!

\* \* \*



البساب الثالث

Nac Itilia

Entakin the aging it interities a bitmanda the



## تعاملاته ﷺ مع غير المسلمين في حال السلم

Interes Battle le the Teller in the that when the alter here in the

المبحث الأول: تعامله ﷺ مع المشركين في مكت المبحث الثاني: تعامله ﷺ مع الأقليت غير المسلمت في المدينت المبحث الثالث: تعامله ﷺ مع الدول غير المسلمت

الأصلية التي تهجع للتداول والتياد المديلة المشركة تحيين أن التاس علمة ، وإذا استنف السامين متعالة السلم ، قهم والمسلمين أن خلر الإسلام إخوال في الإسلاب"

and till at thing and help in " To the here

قال الشاعر أحمد كاشف (شاعر مصري) : أَهْلاً بِمِيثَاقِ السَّلاَم مُقَدَّمًا

لَكَ مِنْ رَسُولِ الرَّحْمَةِ الْفَيْحَاءِ

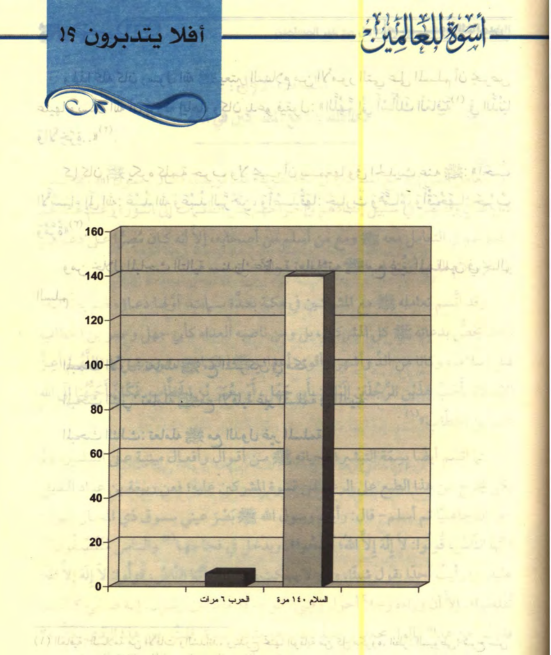
## الفصل الثلغي:

تعاملاته ﷺ مع غير المسلمين في حال السلم

لقد حفلت نصوص القرآن ومواقف السيرة النبوية بما يدلَّ على أن الإسلام يُؤْثِرُ دائما السلام، ومن أدلَّة ذلك أنَّ القرآن الكريم أورد كلمة السلم بمشتقاتها مائة وأربعين مرَّة، في حين ذُكِرَت كلمة الحرب بمشتقاتها ست مرات فقط! والفرق بين العددين هو الفرق بين نظرة الإسلام إلى كلا الأمرين (شكل رقم ٣)، ومن ثَمَّ في ميل الرسول ﷺ إلى كلَّ منهما؛ ففي معظم أحواله ﷺ كان يبحث عن الطرق السلمية والهادئة للتعامل مع المخالفين له، ويحرص على تجنُّب الحرب ما استطاع إلى ذلك سبيلاً.

ويؤكِّد هذا النظرة العديد من الآيات التي أمرت بالسَّلْم مع غير المسلمين إن أبدى هؤلاء الاستعداد والميل للصلح والسلام؛ فيقول الله تعالى: ﴿وَإِنْ جَنَحُوا لِلسَّلْم فَاجْنَحْ هَا<sup>(1)</sup>)، وهذه الآية الكريمة من كتاب الله تَظَلَّ تبرهن بشكل قاطع على حُبَّ المسلمين وإيثارهم للسلم متى مال الأعداء إليه، ما لم يكن من وراء هذا الأمر ضياع حقوق للمسلمين أو سلب لإرادتهم؛ لذلك يرى الشيخ محمود شلتوت<sup>(٢)</sup> أن السلم هو الحالة الأصلية التي تهيَّئ للتعاون والتعارف وإشاعة الخير بين الناس عامَّة، وإذا احتفظ غير المسلمين بحالة السلم، فهم والمسلمون في نظر الإسلام إخوان في الإنسانية<sup>(٢)</sup>.

- (١) (الأنفال: ٦١).
- (٢) هو الشيخ محمود شلتوت: (١٣١٠ ١٣٨٣هـ/ ١٨٩٣ ١٩٦٣م): فقيه مفسر مصري، ولـد بـالبحيرة، وتخرج بالأزهر، عُيَّن وكيلاً لكلية الشريعة، ثم شيخًا للأزهر (١٩٥٨م) إلى وفاتـه، مـن مؤلفاتـه: (فقـه القرآن والسنة)، (مقارنة المذاهب)، (يسألونك) وهي مجموعـة فتـاوى، وترجمـت لـه كتـب كـثيرة لعـدة لغات. توفي سنة (١٩٦٣م). انظر: الزركلي: الأعلام ٧/ ١٧٣. (٣) محمود شلتوت: الإسلام عقيدة وشريعة ص٤٥٣.



شكل رقم (٣) الحرب والسلم في القرآن الكريم

Att wan Rinha

45 Was MINT, ellips: bay like MAOI.

ー (アタイマイ)に (にして、も、下一、「え」を (1・シ・))、このし

miles array en als tel



## المبحث الناني : تعامله ﷺ مع الأقلية غير المسلمة في المدينة

بعد هجرة الرسول ﷺ إلى المدينة أصبح سيدًا عليها، ومن ثَمَّ عاشت معه في داخل المدينة أقلية غير مسلمة من المشركين واليهود، وعندما امتدَّت الدولة الإسلامية إلى مساحات أوسع صارت فيها أقليات من النصارى -كذلك- تمتعت كلها بالحرية الدينية، فكل أقلية تمارس شعائرها كما تحبُّ، وهذه الحرية أقرَّها الإسلام كمبدأ منذ نزول الوحي على الرسول ﷺ؛ لترتقي بها الإنسانية، وتسعد في ظلِّها البشرية.

وسيرته على عنه الأوائل من مشركي مكة، إلاَّأن الرسول على المسلمة بالحرية الدينية، رغم ما قاساه الصحابة الكرام الأوائل من مشركي مكة، إلاَّأن الرسول على – الذي اكتوى أيضًا بنار القسوة والتعذيب – لم يَرُدَّ على الكافرين والمشركين بهذا الأسلوب، ولم يعاملهم بالمشل عندما أنعم الله عليه بالنصر والتمكين، ولم يرتض يوماً أن يفرض عليهم عقيدة لم يقتنعوا بها بعد، امتئالاً لأوامر القرآن الكريم التي يقول الله على في أن يفرض عليهم عقيدة لم يقتنعوا بما بعد، امتئالاً لأوامر القرآن الكريم التي يقول الله على أن يفرض عليهم عقيدة لم يقتنعوا بما بعد، امتئالاً لأوامر وه وما طبقه المدين، ولم يوماً أن يفرض عليهم عقيدة لم يقتنعوا بما بعد، امتئالاً لأوامر وه عليه بالنصر والتمكين، ولم يوماً أن يفرض عليهم عقيدة لم يقتنعوا بما بعد، المتئالاً لأوامر وه وم عليه النصر والتمكين، ولم يرتض يوماً أن يفرض عليهم عقيدة في يقتنعوا بما بعد، المتئالاً لأوامر وه ما منه التي يقول الله تلك في أن أن المسلمين في تقرير الحرية الدينية (مسورة وه وما طبقه الرسول يكني، ومعلم منه دستورًا للمسلمين في تقرير الحرية الدينية (صورة للمقارنة رقم ٩).

ومما يؤكِّد هذه الحقيقة ما ورد في سبب نزول الآية: ﴿لاَ إِكْرَاهَ فِي اللَّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ<sup>(٢)</sup>»، فقد جاء أنه كان لرجل من الأنصار من بني سالم بن عوف ابنان متنصران قبل مبعث النبي ﷺ، ثم قَدِمَا المدينة في نفر من النصارى يحملون الزيت، فلزمهما أبوهما، وقال: لا أدعكما حتى تُسلما. فأبيا أن يسلما؛ فاختصموا إلى النبي ﷺ، فقال: يا رسول الله، أيدخل بعضي النار وأنا أنظر ؟! فأنزل الله تعالى: ﴿لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ الآية، فخلَّى سبيلهما<sup>(٢)</sup>.

- (۱) (يونس: ۹۹).
- (٢) (البقرة: ٢٥٦).
- (٣) انظر: الواحدي النيسابوري: أسباب النزول، ص ٥٣، والسيوطي: لباب النزول ص ٣٧.

الباب الثالث: النبي ﷺ والتعامل مع غير المسلمين



المبحث الأول: تعامله ﷺ مع المشركين في مكة

تعامل النبي على مع المشركين في مكة بطريقة فذَّة فريدة، فكان رسول الله على يبذل كل غالٍ ونفيس في سبيل إنقاذهم وإخراجهم من الظلمات إلى النور، رغم عنادهم وقسوتهم في التعامل معه على ومع من أسلم من أصحابه، إلاَّ أنه كان مُصِرًا على دعوتهم إلى الإسلام الذي يُحَقِّق لهم الفلاح في الدنيا والآخرة.

وقد اتَّسم تعامله ﷺ مع المشركين في مكة بعدَّة سمات، أوَّلها دعاؤه لهم بالهداية؛ فكان يخصُّ بدعائه ﷺ كل المشركين، بل ومن ناصبه العداء كأبي جهل وعمر بن الخطاب قبل إسلامه، وكانا من ألدِّ وأشهر وأقوى أعدائه ﷺ، فكان يدعو ويقول: «اللَّهُمَّ أَعِزَّ الإِسْلاَمَ بِأَحَبِّ هَذَيْنِ الرَّجُلَيْنِ إِلَيْكَ: بِأَبِي جَهْلٍ، أَوْ بِعُمَرَ بْنِ الخَطَّابِ. فَكَانَ أَحَبُّهُمَا إِلَى الله عُمَرَ بْنَ الخَطَّابِ»<sup>(1)</sup>

كما اتسم أيضًا بِسِمَة التبشير؛ فحياته ﷺ من أقوال وأفعال مبنية على التبشير، ولم يكن يخرج عن هذا الطبع على الرغم من قسوة المشركين عليه؛ فعن ربيعة بن عباد الديلي -وكان جاهليًّا ثم أسلم - قال: رأيت رسول الله ﷺ بَصْرَ عيني بسوق ذي المجاز يقول: "أَيُّهَا النَّاسُ، قُولُوا: لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ؛ تُفْلِحُوا». ويدخل في فجاجها<sup>(٢)</sup> والناس مُتَقَصِّفُون<sup>(٢)</sup> عليه، فما رأيتُ أحدًا يقول شيئًا، وهو لا يسكت، يقول: «أَيُّهَا النَّاسُ، قُولُوا: لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ؛ تُفْلِحُوا». إلاَّ أن وراءه رجلاً أحول وَضِيَء الوجه ذا غَدِيرَتَين، يقول: إنه صابئ كاذب. فقلتُ: من هذا؟ قالوا: محمد بن عبد الله، وهو يذكر النبوة. قلتُ: من هذا الذي يُكَذَّبه؟

- (١) الترمذي: كتاب المناقب، باب في مناقب عمر بن الخطاب (٣٨٦٣) وقال: هذا حديث حسن صحيح غريب من حديث ابن عمر. وأحمد (٥٦٩٦)، والحاكم: (٤٤٨٥) وقال: صحيح الإسناد ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي، وقال الألباني: حسن صحيح. انظر: مشكاة المصابيح (٦٠٣٦).
   (٢) الفجاج: جمع الفَجّ، وهو الطريق الواسع والمكان البعيد، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة فجيج
  - (١) الفجاج: جمع الفج، وهو الطريق الواسع والمكان البعيد، الطر. ابن منظـور. لسـان العـرب، مـادة فجـع ٢/ ٣٣٨.
    - (٣) المتقصِّفون: المزدحون والمجتمعون، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة قصف ٩/ ٢٨٣.

أسوة للعالمين ألسوة للعالمين ألسوة للعالمين ألسوة العالمين ألسوة العالمين

ولم يخرج الرسول على عن أدبه في المعاملة حتى مع السفاهة الواضحة لأبي لهب، وظلَّ على منهج التبشير يدعو الناس إلى الفلاح والنجاة، بل إنه كان يُبَشِّرُهم بمُلْكِ الدنيا قبل نعيم الآخرة إنْ هم آمنوا بالله ولم يشركوا به شيئًا؛ قال عبد الله بن عباس على: مرض أبو طالب فجاءته قريش وجاءه النبي على، وعند أبي طالب مجلسُ رجل، فقام أبو جهل كي يمنعه، وشكوه إلى أبي طالب، فقال: يابن أخي، ما تُريد من قومك؟ قال على: «إنِّي أُرِيدُ مِنْهُمْ كَلِمَةً وَاحِدَةً قَدِينُ لهُمْ بِهَا الْعَرَبُ، وتُتُوَدِّي إلَيْهِمُ الْعَجَمُ الجِزْيَةَ». قال: كلمة أريدُ مِنْهُمْ كَلِمَةً وَاحِدَةً قَدِينُ لهُمْ بِهَا الْعَرَبُ، وتُتُوَدِّي إلَيْهِمُ الْعَجَمُ الجِزْيَةَ». قال واحدة ؟! قال على: «كلِمَةً وَاحِدَةً مَدِينُ لهُمْ بِهَا الْعَرَبُ، وتُتُوَدِّي إلَيْهِمُ الْعَجَمُ الجِزْيَةَ». فال الله واحدة ؟! قال على: «كلِمَة وَاحِدَةً مَدِينُ لهُمْ بِهَا الْعَرَبُ، وتُتُوَدِّي إلَيْهِمُ الْعَجَمُ الْجَزْيَةَ واحدة ؟! قال على: وله اللهُ اللهُ اللهُ المالية الآخرة من ما تُريد من قومك ؟ قال: علم واحدًا ؟! ما سمعنا بهذا في اللَّة الآخرة (")، إن هذا إلاً اختلاق". وفي اللَّذِ إلى الذي في اللَّة الآخرة (أن في عزَة وَ شِقَاقٍ إلى قوله: (ما سَمِعْنَا بِهَذَا في اللَّذِ الذي من ما منظرة المنا عالما الما معنا من عام القرآن: وفي اللَّذِ النَّخِرَةِ إنْ هَذَا إلاً اخْتِلاَقٌ بُنْ عام ما في من عنه وا وجوهم، ولم يقاطع محالسهم، وفي اللَّذِ الم منظرة المتكبِّر المُعْرِض، إنها تلطَّف وتوذَد إليهم، ويبشَرهم بمُلْكِ الدنيا ونعيم الآخرة.

أمَّا السمة الثالثة فهي الحوار معهم، امتثالاً للمنهج القرآني الذي ورد في آيات كثيرة منها قوله تعالى: ﴿قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلِ اللهُ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَى هُدًى

- (١) أحمد (١٩٠٢٦)، وقال شعيب الأرناءوط: صحيح لغيره، وهذا إسناد حسن من أجل عبد الرحمن بن أي الزناد. والحاكم (٣٩) وقال: وإنها استشهدت بعبد الرحن بن أبي الزناد اقتداء بهما فقد استشهدا جيمًا به. ووافقه الذهبي، والطبراني: المعجم الكبير (٤٥٨٤)، والبيهقي (٥ ١٧٥٠)، وله شاهد من حديث طارق به عبد الله المحاربي، أخرجه أبو بكر بن شيبة، انظر: المطالب العالية (٢٧٧٤). وقال الساعاتي: سنده جيد. انظر: الفتح الرباني ٢٩/٢١.
- (٢) الملة الآخرة: ملة النصرانية، فإنها آخر الملل قبل ملة الإسلام، وقيل: يعنون بها ملة قريش. انظر: المباركفوري: تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي ٩/ ١٠٠.
- (٣) اختلاق: كذّب اختلقه. انظر المرجع السابق نفس الصفحة. وانظر في تفسيرها: القرطبي: الجامع لأحكما القرآن ١٥/ ١٥٢، والطبري: جامع البيان في تأويل القرآن ٢١/ ١٥٢-١٥٥، وابن كثير: تفسير القرآن العظيم ٧/ ٥٥، والبغوي: معالم التنزيل ٧/ ٧٢.
- (٤) الترمذي: كتاب تفسير القرآن، باب سورة ص (٣٢٣٢)، وقال: هذا حديث حسن. وأحمد (٢٠٠٨)، وابن حبان (٦٦٨٦)، والحاكم (٣٦١٧)، وقـال: هـذا حـديث صـحيح الإسـناد ولم يخرَّجـاه. ووافقـه الـذهبي، (والآيات من سورة ص: ١-٧).

705 (11) أَوْفِي ضَلاَلٍ مُبِينٍ ﴾ قُلْ لاَ تُسْأَلُونَ عَمَّا أَجْرَمْنَا وَلاَ نُسْأَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ، قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا نُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِالْحَقِّ وَهُوَ الْفَتَّاحُ الْعَلِيمُ (1) (7)، فالرسول على علم على وجه اليقين أنه على الحقِّ والهدى، ومع ذلك أمره الله في تحاوره مع المشركين أن يقول لهم: ﴿وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمُ لَعَلَى هُدًى أَوْفِي ضَلاَلٍ مُبِينٍ »، إنها الأرضية المشتركة التي نقف عليها، أحدنا على حقٍّ والآخر على باطل، فلنتناقش ولنتحاور حتى نصل إلى الحقيقة الغائبة؛ إنها طريقة الحوار المثلى، وغاية الأدب، ومنتهى سموٍّ الأخلاق، ثم يُعَلِّمه الله أن يخاطبهم في أدب جمٍّ فيقول لهم: ﴿قُلْ لاَ تُسْأَلُونَ عَمَّا أَجْرَمْنَا وَلاَ نُسْأَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾!

فقد أُمر الرسول على الله بنسب (الجُرْم) إلى نفسه، وهو عادة يأتي في الأخطاء والزَّلاَت، وينسب لفظ (العمل) لهم، وهو يحتمل الصلاح أو الفساد، ثم يُسَلُّم الأمر كله بعد ذلك لله على الله فيقول: إن الله على سيجمع بيننا جميمًا يوم القيامة، ويحكم بيننا بالحقِّ الذي يراه، فنعرف ساعتها من الذي أصاب ومن الذي أخطأ.

وهذه - ولا شكَّ - أرقى وسيلة ممكنة من وسائل التحاور، لا تحمل أي صورة من صور العصبية والتَّزمُّت، إنها فيها كل الأدب، وكل التقدير للطرف الآخر.

وإنَّ حَصْر مثل هذه الآيات يطول ويصعب لكثرتها، وما يهمُّنَا هنا هو تمَثُّل الرسول عَنِي لَحَده الآيات وتلك التوجيهات الربانية، تلك التي تُحَبِّرُ عن منهجه وأسلوبه على الله عنه الله الم العظيم الراقي في تعامله مع المشركين في مكة.

أمَّا السمة الرابعة فهي صَبْرُه ﷺ على إيذاء قريش له، فعن عروة بن الزبير ، قال: سألت عبد الله بن عمرو ، عن أشدٌّ ما صنع المشركون برسول الله عنه، قال: رأيت عقبة بن أبي معيط جاء إلى النبي ﷺ وهـ ويصلي فوضع رداءه في عنقـه، فخنقـه بـه خنقًا شديدًا، فجاء أبو بكر ، حتى دفعه عنه، فقال: ﴿ أَتَقْتُلُونَ رَجُلاً أَنْ يَقُولَ رَبِّيَ اللهُ وَقَدْ

(۱) (سبا: ۲۲–۲۲).

٢) سورة سبأ مكية بإجماعهم، إلا آية واحدة اختلف فيها، وهي قول تعالى: ﴿وَبَرَى الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ﴾
 [سبا: ٦]، فقالت فرقة: هي مدنية، والمراد بالمؤمنين من أسلم بالمدينة؛ كعبد الله بن سلام وغيره. انظر: القرطبي: الجامع لاحكام القرآن ٢٥٨/١٤.

جَاءَكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ مِنْ رَبِّكُمْ<sup>(۱)</sup> (<sup>۲).</sup>

كما رموه بالسحر والجنون وهو منه براء إمعانًا في تسفيه ما جاء به، وهو الحقَّ من رب العالمين، فعن ابن عباس عضف أنَّ ضهادًا قدم مكة، وكان من أزد شنوءة، وكان يرقى من هذه الرِّيح<sup>(T)</sup>، فسمع سفهاء من أهل مكة يقولون: إنَّ عمَّدًا مجنونٌ. فقال: لو أنِّي رأيت هذا الرجل لعلَّ الله يشفيه على يديَّ. قال: فلقيه، فقال: يا محمد، إنِّي أرقي من هذه الرِّيح، وإنَّ الله يشفي على يدي مَنْ شاء، فهل لك؟ فقال رسول الله ﷺ: «إنَّ الحَمْدَ لله نَحْمَدُهُ ورَسْتَعِينُهُ، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ، وَمَنْ يُضْلِلْ فَلاَ هَادِي لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَ الله وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ أَمَّا بَعْدُ». قال: العد سمعت قول الكه وقول السَّحرة، وقول اللهُ عليه رسول الله يَعْدُ الما عنه، فقال: يا عمد، إن الله يتفق وقول السَّحرة، وقول الشُعراء، فها سمعت مثل كلماتك هؤلاء، ولقال: القد سمعت قول الكهنة، وقول السَحرة، وقول الشُعراء، فما سمعت مثل كلماتك هؤلاء، وقال: القد بلغن ناعوس

كما اشتدَّ الأذى عليه ﷺ بعد موت عمِّه أبي طالب، فيروي ابن هشام قائلاً: فلما مات أبو طالبِ نالت قريشٌ من رسول الله ﷺ من الأذى ما لم تكن تطمع به في حياة أبي طالبٍ، حتى اعترضه سفيهٌ من سفهاء قريشٍ، فنثر على رأسه ترابًا... فلمًا دخل رسول الله ﷺ بيته والتراب على رأسه، فقامت إليه إحدى بناته، فجعلت تغسل عنه التراب وهي تبكي، ورسول الله ﷺ يقول لها: «لا تَبْكِي يَا بُنَيَّةٍ؛ فَإِنَّ اللهُ مَانِعٌ أَبَاكِ»<sup>(1)</sup>.

ورغم هذا الإيذاء الذي سقنا طرفًا منه إلاَّ أن النبي عَظِّ لم يمنع التعامل معهم، بل

- (۱) (غافر: ۲۸).
- (٢) البخاري: كتاب فضائل الصحابة، باب قول النبي ﷺ: «لو كنت متخذًا خليلاً» (٣٤٧٥)، وأحمد (٦٩٠٨). وفعل أبو جهل مثل ذلك؛ حيث ألقى على النبي ﷺ سلا جزور، انظر: البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب الدعاء على المشركين بالهزيمة والزلزلة (٢٧٧٦). (٣) المراد بالريح هنا الجنون ومس الجن. انظر: النووي: المنهاج في شرح صحيح مسلم بن الحجاج ٢/١٥٧.
- (٢) المراد بالريخ لله المجلول وللمن الجل. الطو. المووي. الملهج في سرح صحيح مسلم بن الحجاج ٢ (١٠٠ . (٤) ناعوس البحر: وقع في صحيح مسلم بالنون والعين، وفي سائر الروايات قاموس وهو وسطه ولجته، أي: وصل إلى أبعد مدى. انظر: النووي: المنهاج في شرح صحيح مسلم بن الحجاج ٢/ ١٥٨، وابن منظور: لسان العرب، مادة نعس ٦/ ٢٣٣. (٥) مسلم: كتاب الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة (٨٦٨)، وابن حبان (٦٥٦٨).
  - (٦) ابن هُشام: السيرة النبوية ١١/٤١٦.

الباب الثالث: النبي ﷺ والتعامل مع غير المسلمين

ظلَّ على حُسْن المعاملة من بيع وشراء، ودليلنا على ذلك ما فعلته قريش مـع المسـلمين في العام السابع من البعثة<sup>(١)</sup>، عندما فرضت عليهم حصارًا اقتصاديًّا ظالمًا.

Tes (V)

بل وأكثر من ذلك حيث حفظ لهم أماناتهم التي أودعوها عنده ﷺ، وَرَدَّها كاملة إليهم، رغم تآمرهم على قتله ليلة الهجرة؛ حيث تركﷺ خلفه علي بن أبي طالب ﷺ لِرَدِّها<sup>(٢)</sup>.

ومن فرط رحمته وحرصه عليهم لم يَدْعُ الله عليهم بالهلاك، فعندما قال لـه ملـك الجبال: إن شئت أن أُطبق عليهم الأخشبين<sup>(٣)</sup>. قال رسول الله ﷺ : «بَلْ أَرْجُو أَنْ يُخْرِجَ اللهُ مِنْ أَصْلابِهِمْ مَنْ يَعْبُدُ اللهَ وَحْدَهُ لا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا»<sup>(٤)</sup>.

هكذا كان تعامله على عشركي قريش تعاملاً قائمًا على الرحمة والشفقة، ودليلاً أكيدًا على نبوَّته؛ لأنه على لم يتعامل مع مشركي قريش إلاَّ من منطلق المنهج الرباني الذي استقاه من القرآن الكريم.

\* \* \*

- ابن كثير: السيرة النبوية ٢/ ٤٣ ٧١، وابن هشام: السيرة النبوية ١/ ٣٥٠، والسهيلي: الروض الأنف / ١٧٤
   ١٧٤ /٣
- (٢) ابن كثير: السيرة النبوية ٢/ ٢٣٤، ٢٧٠، ٢٩٠، وابن هشام: السيرة النبوية ١/ ٤٨٥، والسهيلي:
   الروض الأنف ٤/ ١٣٣.
- (٣) الأُخْسَبِّن: جبلي مكة أبي قبيس ومقابله قعيقعان، سُمَّيًا بذلك لصلابتهما وغلظ حجارتهما، والمراد بإطباقهما أن يلتقيا على مَنْ بمكة، ويحتمل أن يريد أنهما يصيران طبقًا واحدًا. انظر: ابـن حجـر العسقلاني: فتح الباري ٣١٦/٦.
- (٤) البخاري عن عائشة: كتاب بدء الخلق، باب إذا قال أحدكم: آمين... (٣٢٣١)، ومسلم: كتـاب الجهـاد والسير، باب ما لقي النبي ﷺ من أذى المشركين والمنافقين (١٧٩٥).

وة للعالمين أس

રસ્દ

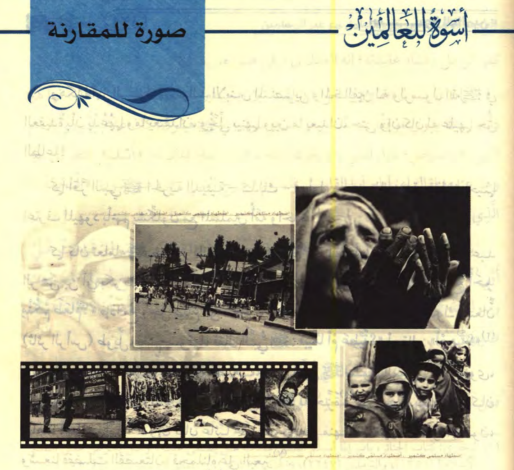
المبحث الناني : تعامله ﷺ مع الأقلية غير المسلمة في المدينة

بعد هجرة الرسول ﷺ إلى المدينة أصبح سيدًا عليها، ومن ثَمَّ عاشت معه في داخل المدينة أقلية غير مسلمة من المشركين واليهود، وعندما امتدَّت الدولة الإسلامية إلى مساحات أوسع صارت فيها أقليات من النصاري -كذلك- تمتعت كلها بالحرية الدينية، فكل أقلية تمارس شعائرها كما تحبُّ، وهذه الحرية أقرَّها الإسلام كمبدأ منذ نزول الوحي على الرسول ﷺ؛ لترتقي بها الإنسانية، وتسعد في ظلِّها البشرية.

وسيرته بي حير شاهد على تمتع الأقلية غير المسلمة بالحرية الدينية، رغم ما قاساه الصحابة الكرام الأوائل من مشركي مكة، إلاَّ أن الرسول بي – الذي اكتوى أيضًا بنار القسوة والتعذيب – لم يَرُدَّ على الكافرين والمشركين بهذا الأسلوب، ولم يعاملهم بالمشل عندما أنعم الله عليه بالنصر والتمكين، ولم يرتض يومًا أن يفرض عليهم عقيدة لم يقتنعوا بها بعد، امتثالاً لأوامر القرآن الكريم التي يقول الله تي فيها: ﴿ أَفَانَّتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ<sup>(۱)</sup> »، وهو ما طبَّقه الرسول بي ، وجعل منه دستورًا للمسلمين في تقرير الحرية الدينية (صورة للمقارنة رقم ٩).

ومما يؤكِّد هذه الحقيقة ما ورد في سبب نزول الآية: ﴿لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ<sup>(1)</sup> ، فقد جاء أنه كان لرجل من الأنصار من بني سالم بن عوف ابنان متنصران قبل مبعث النبي ﷺ، ثم قَدِمَا المدينة في نفر من النصارى يحملون الزيت، فلزمهما أبوهما، وقال: لا أدعكما حتى تُسلما. فأبيا أن يسلما؛ فاختصموا إلى النبي ﷺ، فقال: يا رسول الله، أيدخل بعضي النار وأنا أنظر؟! فأنزل الله تعالى: ﴿لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ الآية، فخلَّى سبيلهما<sup>(٢)</sup>.

- (۱) (يونس: ۹۹).
- (٢) (البقرة: ٢٥٦).
- (٣) انظر: الواحدي النيسابوري: أسباب النزول، ص ٥٣، والسيوطي: لباب النزول ص ٣٧.



صورة رقم (٩)

#### مأساة كشمير

يُنبئ وضع المسلمين في كشمير عن أزمة خطيرة لهم منذ ما يقرب من نصف قرن، ففي ولاية كشمير الهندية يتعرض المسلمون لأيشع أنواع التعذيب والتقتيل، ولا تتوانى القوات الهندية عن حملات القتل العشوائي، وعمليات النهبة، وحرق البيوت والدكاكين والأسواق، حتى إنها (قوات الهندوس) تطلب من الأهالي أن يبقوا في دكاكيتهم وبيوتهم وهي محترقة. وإذا فروا فتحوا عليهم نيران رشاشاتهم، وبين جدران السجون تحدث أبشع جرائم التعذيب مما لا يتصوره عقل، فضلاً عن قذارة الزنزانات، ورائحة العفن التي تقوح منها، والأوضاع الصحية المزرية التي يعاني منها السجناء دون علاج، كما أنهم يحصلون على أقدر الأطعمة التي تؤدي إلى إصابتهم بالأمراض الممينة، ضعا تحرى علاج، كما أنهم يحصلون على أقدر الأطعمة التي تؤدي إلى إصابتهم بالأمراض الممينة، ضعا تحرى عمليات جراحية إجبارية للمسلمين لاستئتصال الكلى، ثم تزرع هذه الكلى أو تباع في نيو دلهي <sup>(1)</sup>.

(١) عمرين عبد العزيز: سماحة الإسلام، ص١٤٤، ١٤٥.

sland-a lilly and go

ـوة للعالمين أس\_\_\_ TYE 235

وهكذا أمر الرسول ﷺ والد الابنين المتنصرين والمخالِفِين له ولرسول الله ﷺ في العقيدة بأن يَدَعْهُما وما يعتقدان، ويُخَلِّي بينهما وبين ما يعبدان، حتى وإن كان له عليهما حقَّ الطاعة!

كما أقرَّ النبي على الحرية الدينية - كذلك - في أول دستور للمدينة، وذلك حينها اعترف لليهود بأنهم يشكِّلون مع المسلمين أُمَّة واحدة ( ).

كما كان تعامله ﷺ مع غير المسلمين تعاملاً قائمًا على العدل؛ من ذلك ما رواه عبد الرحمن بن أبي بكر منه قال: كنًّا مع النبي ﷺ ثلاثين ومائةً، فقال النبي ﷺ: «هَلْ مَعَ أَحَدٍ مِنْكُمْ طَعَامٌ؟» فإذا مع رجلٍ صاعٌ من طعام أو نحوه، فعجن، ثم جاء رجل مشرك مُشْعانٌ (ثائر الرأس) طويلٌ، بغنم يسوقها، فقال النَّبيُّ ﷺ : «بَيْعًا أَمْ عَطِيَّةً ؟» أو قال: «أَمْ هِبَةً ؟» (٢) قال: لا، بل بيعٌ. فاشترى منه شاةً، فصنعت، وأمر النَّبيُّ عليه بسواد البطن (٢) أن يشوى، وايم الله ما في الثلاثين والمائة إلاَّ قد حزَّ (٤) النَّبِيُّ عَظِيمَ له حزَّة (٥) من سواد بطنها: إن كان شاهدًا أعطاها إيَّاه<sup>(1)</sup>، وإن كان غائبًا خبًّا له، فجعل منها قصعتين، فأكلوا أجمعون، وشبعنا ففضلت القصعتان، فحملناه على البعير (٧).

فهذا رسول الله على في فرقة من جيشه قوامها مائة وثلاثون رجلاً يحتاجون إلى طعام، يمرُّ بهم رجل مشرك بغنم، فيشتري رسول الله على منه شاة بثمنها، ولم يتَّجه إلى إكراه الرجل على إعطائهم الشاة بدون ثمن مع توافر القوَّة لديه ﷺ، ومع شدَّة احتياجهم، ومع

- (١) ابن هشام: السيرة النبوية ١/ ٥٠١، وابن سيد الناس: عيون الأثر ١/ ٢٦٠، والسهيلي: الـروض الأنـف ٢/ ٣٤٥، وابن كثير: السيرة النبوية ٢/ ٣٢١.
- (٢) وفيه جواز بيع الكافر وإثبات ملكه على ما في يده، وجواز قبول الهدية منه، انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ٤٢٠/٤.
  - (٣) سواد البطن: هو الكبد، أو كل ما في البطن من كبد وغيرها. انظر المصدر السابق ٥/ ٢٣٢.
     (٤) حزً: قطع، وقيل: قطع بغير إبانة. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة حزز ٥/ ٣٣٤.
- (٥) الحزة: هي القطعة من اللحم وغيره. انظر: النووي: المنهاج في شرح صحيح مسلم بن الحجاج ١٧/١٤. (٦) أعطاها إياه: هو من القلب وأصله أعطاه إياها.
- (٧) البخاري: كتاب الهبة وفضلها، باب قبول الهدية من المشركين (٢٦١٨)، (٥٣٨٢)، ومسلم: كتاب الأشربة، باب إكرام الضيف وفضل إيثاره (٢٠٥٦).

كفر الرجل وفساد عقيدته؛ إنه العدل في أرقى صوره.

كما كان رسول الله ي يعامل غير المسلمين المحيطين به معاملة الرجل لأهله؛ فها هو ذا أنس الله ي يروي موقفًا عجيبًا من مواقف رسول الله ي ي فيقول: كان غلامٌ يهودي نخدم النبي ي ي فمرض؛ فأتاه النبي ي ي ي ي يعوده؛ فقعد عند رأسه؛ فقال له: «أَسْلِمْ». فنظر إلى أبيه وهو عنده؛ فقال له: أطع أبا القاسم. فأسلم فخرج النبي ي ي وهو يقول: «المحمد لله الَّذِي أَنْقَذَهُ مِنَ النَّارِ»<sup>(1)</sup>.

بل ويُقِرُّ أسماء بنت أبي بكر<sup>(٢)</sup> عصل على صلتها لأمها فتحكي فتقول: قَدِمَتْ عَلَيَّ أُمِّي<sup>(٦)</sup> وهي مشركةٌ في عهد قريشٍ إذ عاهدوا رسول الله تَظْرُومدَّتهم مع أبيها، فاستفتت رسول الله تَظْرِفقالت: يا رسول الله، إنَّ أُمِّي قدمت عليَّ وهي راغبةٌ أَفَأَصِلُهَا؟ قَالَ: «نَعَمْ صِلِيهَا»<sup>(1)</sup>.

وما أبلغ وأروع الموقف الذي علَّمَنا إياه رسول الله ﷺ عندما مَرَّت به جنازة يهودي، فعن ابن أبي ليلي أنَّ قيس بن سعدٍ<sup>(ه)</sup> وسهل بن حنيفٍ<sup>(٢)</sup> هِيَنْ كانا بالقادسيَّة، فمرَّت

- البخاري: كتاب الجنائز، باب إذا أسلم الصبي فمات هل يصلَّى عليه؟ وهل يُعرَض على الصبي الإسلام؟ (١٣٥١)، والترمذي (٢٢٤٧)، والحاكم (١٣٤٢)، والنسائي في سننه الكبرى (٧٥٠٠).
- (٢) هي أسماء بنت أبي بكر الصديق، كانت تحت الزبير بن العوام، وكان إسلامها قديمًا بمكة، شم هـاجرت إلى المدينة وهي حامل بعبد الله ابن الزبير، فوضعته بقباء، وقد توفيت بمكة في جمادى الأولى سنة ثـلاث وسبعين بعد مقتل ابنها عبد الله بن الزبير بيسير. انظر: ابسن الأثـير: أسـد الغابـة ٦/ ١٢، وابـن حجـر العـمِقلاني: الإصابة، الترجة رقم (١٠٧٩١).
- (٣) هي قتيلة بَنت سعد من بني عامر بن لؤي، امرأة أبي بكر الصديق، وهي أم عبد الله وأسماء. ذكرها ابـن الأثير في الصحابيات، وقال: تأخر إسلامها. قدمت إلى المدينة وهي مشركة بعد صـلح الحديبية. انظـر: ابن الأثير: أسد الغابة ٦/ ٢٤٢.
- (٤) البخاري: كتاب الهبة وفضلها، باب الهدية للمشركين (٢٦٢٠)، ومسلم في الزكماة، بـاب فضـل النفقـة والصدقة على الأقربين (١٠٠٣).
- (٥) قيس بن سعد بن عبادة: أحد دهاة العرب وأهل الرأي والمكيدة في الحروب، وكان شريف قومه، وكان من النبي تشريف بمكان صاحب الشرطة من الأمير، وقد أعطاه الرسول تشرال الية يوم فتح مكة، ومات بها سنة ٥٩ أو ٦٠ هـ. انظر: ابن الأثير: أسد الغابة ٤/ ٢٧٢، وابن حجر العسقلاني: الإصابة، الترجمة (٧١٧٦)، وابن عبد البر: الاستيعاب ٢/ ٣٥٠.
- (٦) سهل بن حنيف بن واهب، شهد بدرًا وكل المشاهد مع رسول الله على وثبت يوم أُحد، استخلفه على على الله عن حين حرج من المدينة إلى البصرة، كما شهد مع علي صفين وولاه على فارس. مات بالكوفة سنة ٨٨هـ. انظر: ابن الأثير: أسد الغابة ٢/ ٣٣٥، وابن حجر العسقلاني: الإصابة، الترجمة رقم (٥٣٢٣)، وابن عبد البر: الاستيعاب ٢/ ٢٢٣.

أســــوة للعالمين

(V) 235

بهما جنازة، فقاما، فقيل لهما: إنَّها من أهل الأرض<sup>(1)</sup>، فقالا: إنَّ رسول الله على مرَّت به جنازةٌ فقام، فقيل: إنَّه يهوديٌّ. فقال: «أَلَبْسَتْ نَفْسًا»<sup>(1)</sup>. فها هو ذا النبي على يُعَلم أُمَّته احترام غير المسلمين حتى الموتى منهم.

فالقتل تمَّ في أرض اليهود، والاحتمال الأكبر أن يكون القاتل من اليهود، ومع ذلك فليس هناك بينة على هذا الظنِّ، والأمر في مجال الشكِّ والتخمين، وهذا لا يُفلِحُ في الدعوى؛ ولذلك لم يعاقِب رسولُ الله ﷺ اليهودَ بأي صورة من صور العقاب، بل عرض فقط أن يحلفوا على أنهم لم يفعلوا! وليس هذا فقط، بل دفع رسول الله ﷺ دية القتيل من بيت المسلمين؛ ليسكِّن من ثائرة الأنصار، وبذلك تهدأ الفتنة دون ضرر لليهود.

- (١) من أهل الأرض أي: من أهل الذمة، وقيل لأهل الذمة أهل الأرض لأن المسلمين لما فتحوا البلاد أقروهم على عمل الأرض وحمل الخراج. وقيل: معناه جنازة كافر من أهل تلك الأرض. انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ٣/ ١٨٠، والنووي: المنهاج في شرح صحيح مسلم بن الحجاج ٧/ ٣٠.
- (٢) البخاري: كتاب الجنائز، باب من قام لجنازة يهوّدي (١٣١٣)، ومسلم: كَتّاب الجنائز، بـاب القيام للجنائز (٩٦١).
  - (٣) الكُبْر الكُبْر : أي قدِّموا في الكلام أكبركم. انظر : ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ١٢/ ٢٣٣، ٢٣٤.
- (٤) وداه: أي دفع دِيَتَه، والدية هي حقُّ القتيل. انظر: ابن حجـر العسـقلآني: فـتح البـاري ١٢/ ٢٣٥. ابـن منظور: لسان العرب، مادة ودي ١٥/ ٣٨٣.
- (٥) البخاري: كتاب الديات، باب القسامة (٦١٤٢) وهذا لفظه، ومسلم في كتب القسامة والمحاربين والقصاص والديات، باب القسامة (١٦٦٩).

الباب الثالث: النبي ﷺ والتعامل مع غير المسلمين



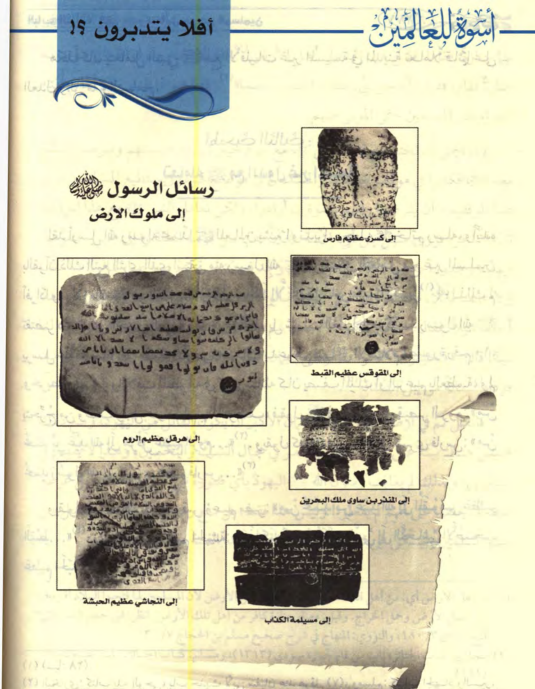
هكذا كان يتعامل النبي ﷺ مع الأقليات غير المسلمة في المدينة تعاملاً قائمًا على العدل والرحمة والتسامح.

## المبحث الثالث : تعامله ﷺ مع الدول غير المسلمة

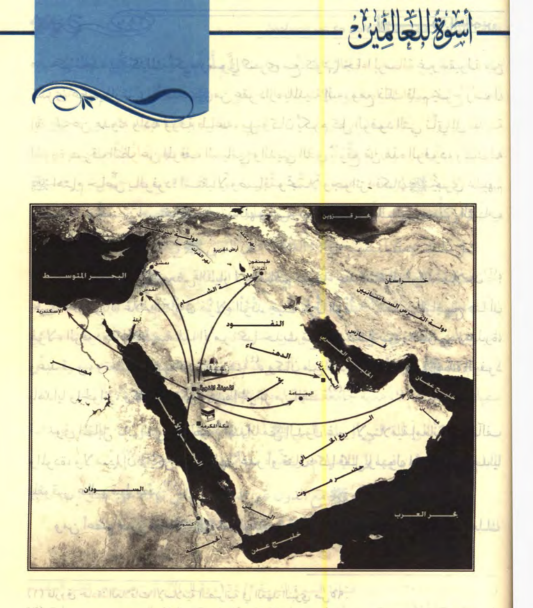
لقد أرسل الله رسوله محمدًا ﷺ للعالمين بشيرًا ونذيرًا، وجعله ﷺ خاتم رسله، وأيَده بالقرآن ذلك النبع الثري الذي استقى منه رسول الله ﷺ طريقته في التعامل مع غير المسلمين أفرادًا ودُولاً؛ فالله ﷺ هو القائل: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرً<sup>(۱)</sup> ﴾؛ لذلك لم تقتصر دعوته على الجزيرة العربية وما حولها فقط، بل شملت العالم أجمع، فنجد رسول الله ﷺ يرسل عدَّة رسائل إلى ملوك الأرض حينذاك؛ يدعوهم فيها إلى الإسلام (صورة رقم ١٠، وخريطة رقم ٤ )، واللافت للنظر أنه في كل رسائله كان يصف المَلِكَ أو الزعيم بالعظمة، ولم يتحرِّج من وصف رجل غير مسلم بهذا الوصف، فيقول ﷺ في رسالته إلى كسرى فارس: «مِنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الله إلى كسرى فارس: <sup>(٣)</sup>.

ويقول في رسالته إلى المقوقس زعيم مصر : «مِنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الله إلى المُقَوْقس عَظِيمِ الْقِبْطِ...»<sup>(٤)</sup>، وإلى النجاشي زعيم الحبشة : «هَذَا كِتَابٌ مِنْ مُحَمَّدٍ النَّبِيِّ إِلَى النَّجَاشِيِّ الأَصْحَم، عَظِيم الحَبَشَةِ...»<sup>(٥)</sup>.

- (۱) (سیا: ۲۸).
- (٢) البخاري: كتاب بدء الوحي، باب حديث لأبي سفيان عند هرقل (٧)، ومسلم: كتــاب الجهــاد والســير، باب كتاب النبي ﷺ إلى هرقل يدعوه إلى الإسلام (١٧٧٣).
  - (٣) الخطيب البغدادي: تاريخ بغداد، ١/ ١٣٢، والمتقي الهندي: كنز العمال، (١١٣٠٢).
- (٤) انظر: الزيلعي: نصب الرآية ٤/ ٤٢١، وابن سيد ألناس: ُعيونُ الأثر ٢/ ٣٣١، وابسن قسيم الجوزية: زاد المعاد ٣/ ٦٩١.
  - (٥) ابن كثير: السيرة النبوية ٢/ ٤١، والصالحي الشامي: سبل الهدى والرشاد ٣٦٦/١١.



صورة رقم (١٠)



خريطة رقم (٤) رسائل الرسول ﷺ إلى ملوك الأرض

مود المري: الأوار في شدائل الذ المحار - 132 1/ 22 هذا - مقاما : بعد زيرا (7)

تشنين إليه وسالياه عن أمر الصلاة وشرائع الإسلام، وهي الدقي، وإسلينا والعلي كل رجل أواف، ورسما إلى لافنا، وذلك أو شوال سنا عشر الظر ابن سعد: الطبقات الكمرى 1/ ١٣٣

#### أســـــوة للعالمين

(A) -235

كما نجده على كذلك يُكرم رسولي كسرى مع كونهما جاءا برسالة غير مقبولة من كسرى عظيم فارس، ليأخذاه على من عقر داره بالمدينة إليه، ومع ذلك فلم يخرج رسول الله على عن هدوئه وأدبه ورقة طباعه، بل وكان يُكرم كل الوفود التي تأتي إلى المدينة المنورة بصرف النظر عن الموقف السياسي والديني الذي يُتَوَقَّع من هذه الوفود، وكان له على اهتمام خاصٌ بالوفود؛ استقبالاً وضيافةً وتجمُّلاً وجوائز؛ فكان يتى يُجري عليهم الضيافة، ويُحسن استقبالهم، ويسائلهم ويتردَّد عليهم، ويلبس أحسن الثياب لاستقبالهم<sup>(1)</sup>.

كما خصَّص لهم ﷺ بعض الديار لاستقبالهم كما جاء عند استقباله لوفد سلامان<sup>(٢)</sup>؛ حيث قال لثوبان غلامه: "أَنْزِلْ هَؤُلاءِ الْوَفْدَ حَيْثُ يَنْزِلُ الْوَفْدُ"<sup>(٣)</sup>. فمن الواضح هنا أن لهؤلاء الوفود دارًا مخصَّصة لهذا الأمر، كما حدث مع وفود كلاب، ومحارب، وعذرة، وعبد قيس، وتغلب، وغسان، وغيرهم<sup>(٤)</sup>، وكان من عادته ﷺ أن يُحَمَّلَ هذه الوفود بالهدايا والجوائز، وكثيرًا ما تكون هذه الجوائز من الفضة<sup>(٥)</sup>.

وفي المقابل كان النبي ﷺ يقبل الهدايا من الدول غير الإسلامية إمعانًا في التآلف والمودة، ولا سيما إن لم يكن من جانبهم غدر أو قتال؛ كما فعل رسول الله ﷺ مع هدايا المقوقس عظيم قبط مصر<sup>(٦)</sup>.

ومن أعظم صور تعاملاته على الدبلوماسية في حياته على مع النجاشي ملك

(١) فاروق حمادة: العلاقات الإسلامية النصرانية في العهد النبوي ص٩٥.

(٢) يقول حبيب بن عمرو السلاماني: قدمنا وفد سلامان على رسول الله ﷺ ونحن سبعة؛ فصادفنا رسول الله ﷺ خارجًا من المسجد إلى جنازة دُعِيَ إليها؛ فقلنا: السلام عليك يا رسول الله، فقال: قوعليكم، من أنتم »؟ قلنا: نحن من سلامان، قدمنا لنبايعك على الإسلام، ونحن على من وراءنا من قومنا. فالتفت إلى ثوبان غلامه فقال: أنزل هؤلاء الوفد حيث ينزل الوفد، فلما صلى الظهر جلس بين المنبر وييته، فتقدمنا إلى ثوبان غلامه فقال: أنزل هؤلاء الوفد حيث ينزل الوفد، فلما صلى الظهر جلس بين المنبر وييته، ونعت فقدمنا إلى ثوبان غلامه فقال: أنزل هؤلاء الوفد حيث ينزل الوفد، فلما صلى الظهر جلس بين المنبر وييته، فتقدمنا إلى فسائنه عن أمر الصلاة وشرائع الإسلام، وعن الرقي، وأسلمنا وأعطى كل رجل مِنًا خمس أواق، ورجعنا إلى بلادنا، وذلك في شوال سنة عشر. انظر ابن سعد: الطبقات الكبرى ١/٣٢٢.
 (٣) ابن سعد: الطبقات الكبرى ١/٣٢٢ - ٣٤٨.
 (٥) انظر المصدر السابق نفس الصفحات.
 (٢) ابن سعد: الطبقات الكبرى ١/٣٢٢ - ٣٤٨.
 (٢) ابن سعد: الطبقات الكبرى ١/٣٢٢ - ٣٤٨.

الحبشة بداية من مدحه له قائلاً على لأصحابه: «إِنَّ بِأَرْضِ الحَبَشَةِ مَلِكًا لا يُظلَمُ عنده أحدٌ»(··). ثم مرورًا بإقرار النبي ﷺ بوكالة النجاشي – رغم بقائه في ذلك الوقت على دينه على ما يبدو (٢) - للسيدة أم حبيبة والتي تنصَّر زوجها عبيد الله بن جحش في الحبشة (٢)، فأراد رسول الله علىه أن يكافئها بزواجه إياها، فزوَّجها إيَّاهُ النَّجاشيُّ ومهرها أربعة آلافٍ، ثمَّ جهَّزها من عنده، فبعث بها إلى رسول الله ﷺ مع شرحبيل بن حسنة، وجهازها كلُّه من عند النَّجاشيِّ، ولم يرسل إليها رسول الله ﷺ بشيء (٤).

كل ذلك يجعلنا نتفهَّم طبيعة العلاقة بين النبي عَظِّ في المدينة وبين النجاشي في الحبشة؛ فلقد كانت العلاقات - على ما تؤكده هذه الواقعة - من القوة والمتانة والقرب بمكان، بل يمكن أن نلاحظ أن العلاقة بين الجانبين لم تكن على المستوى السياسي أو الدبلوماسي الظاهري، بل كانت أعمق من هذا بكثير، وهو ما يؤكده جواب النجاشي لرسول الله على بقوله: «قد زوجتك امرأة من قومك، وهي على دينك أم حبيبة بنت أبي سفيان، وأهديت لك هدية جامعة قميصًا، وسراويل، وخُفَّيْنِ ساذَجين<sup>(٥)»(1)</sup>.

وانتهاءً بالرسالة التي أرسلها النبي ﷺ له في نهاية العام السادس من الهجرة وبداية العام السابع يدعوه فيها إلى الإسلام، ويحدَّره من آثار الشرك وعواقبه (٧).

هذا طرف من معاملاته ﷺ مع الدول غير المسلمة، والتي تؤكِّد على عمق تفهُّمه ﷺ لطبيعة هذه الدول، ودبلوماسيته الرائعة في إنزال الناس مناز لهم.

- (١) مسند أحمد (١٨٣٠٤)، ابن هشام: السيرة النبويـة ٢/ ١٦٤، وقـال الألبـاني: صـحيح. انظـر السلسـلة الصحيحة (٣١٩٠).
- (٢) انظر: فاروق حمادة: العلاقات الإسلامية النصرانية في العهد النبوي ص٦٩. (٣) انظر: سنن أبي داود، كتاب النكاح، باب الصداق (٢١٠٧)، وسنن الدارقطني (٣٦٥٢). قـال الألبـاني: صحيح. انظر صحيح وضعيف سنن أبي داود (٢١٠٧).
  - (٤) البيهقي: السنن الكبري ٧/ ٢٣٢.
- (٥) سادجين: لم يُخَالِطُ سَوادَهما لونَ آخَرُ. انظر: الزبيدي: تاج العروس، باب الجيم فصل السين المهملة مع الجيم ٦/ ٣٣، ٣٤.
- (٦) الحسين بن مسعود البغوي: الأنوار في شمائل النبي المختار ص ٢٨٠.
  (٧) جاء فيها: فيسم الله الرُّحْمَن الرُّحِيم، مِنْ مُحَمَّدٍ رَسُول الله إلى النَّجَائيميَّ الأَصْحَم عَظِيم الْحَبَشَةِ،
  (٧) جاء فيها: فيما: فيما الله الرُّحْمَن الرُّحِيم، مِنْ مُحَمَّدٍ رَسُول الله إلى النَّجَائيميَّ الأَصْحَم عَظِيم الْحَبَشَةِ،
  (٧) جاء فيها: فيما: فيما الله الرُّحْمَن الرُّحِيم، مِنْ مُحَمَّدٍ رَسُول الله إلى النَّجَائيميَّ الأَصْحَم عَظِيم الْحَبَشَةِ،

الفصل الثالث

البساب الثالث

Read Mille

المقد الذي والم الماملات من ومن عوالمدوات عن المسلمة في عصره فكان في

ashartela as available to



# معاهداته ﷺ مع غير المسلمين

المبحث الأول: معاهداته ﷺ مع اليهود المبحث الأول: معاهداته ﷺ مع اليهود المبحث الثاني: معاهداته ﷺ مع النصاري المبحث الثالث: معاهداته ﷺ مع المشركين

فيمال عنه المسلم قيما ينه وبين الله، ويكون الإخلال يها علموًا وخيلته "". رسوف تتاول في هذا الفصل الحليت عن معاهداته في ثلاثة مباحث، وهي المحت الأول: معاهداته على مع اليهود المبحث المثلي معاهداته على مع النصارى المبحث المثلي معاهداته الله مع المشركين

يُقِيلُ العِثَارَ وَيَرْعَى الْجِوَارَا

قال ابن الحاج النميري (شاعر أندلسي) : وهَذَا النَّبِيُّ الكَرِيمُ الَّذِي

وة للعالمين أس

TAD **৯**৯

## الفصل الثالث:

معاهداته عنه مع غير المسلمين

عقد النبي على المعاهدات بينه وبين كل الطوائف غير المسلمة في عصره، فكان وفيًّا بكل ما عاهدهم عليه امتثالاً لقوله تعالى: ﴿وَأَوْفُوا بِعَهْدِ الله إِذَا عَاهَدْتُمْ وَلاَ تَنْقُضُوا الأَيُهَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا<sup>(۱)</sup> ، ويُعَلِّق ابن كثير على هذه الآية قائلاً: «وهذا مما يأمر الله تعالى به، وهو الوفاء بالعهود والمواثيق، والمحافظة على الأيهان المؤكَّدة»<sup>(٢)</sup>.

على هذه المبادئ سارت حياة النبي على من وربَّى أصحابه عليها، فقال على المُعَلِّمًا الله عليها، فقال على المعلَّمًا إياهم قيمة الوفاء بالعهد: «مَنْ كَانَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ قَوْمٍ عَهْدٌ فَلاَ يَشُدُّ عُقْدَةً، وَلا يَحُلُّهَا، حَتَّى يَنْقَضِيَ أَمَدُهَا، أَوْ يَنْبِذَ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَاءٍ» (").

والوفاء بالمعاهدة واجب ديني يُحَاسَب عليه المسلم أمام ربه؛ وحول هذا المعنى يقول الشيخ محمود شلتوت مُبَيِّنًا قيمة المعاهدات عند المسلمين: «الوفاء بالمعاهدة واجب ديني، يُسأل عنه المسلم فيما بينه وبين الله، ويكون الإخلال بها غدرًا وخيانة»<sup>(٤)</sup>.

وسوف نتناول في هذا الفصل الحديث عن معاهداته في ثلاثة مباحث، وهي: المبحث الأول: معاهداته على مع اليهود المبحث الثاني: معاهداته على مع النصاري

- المبحث الثالث: معاهداته ﷺ مع المشركين
  - (۱) (النحل: ۹۱).
  - (٢) ابن كثير: تفسير القرآن العظيم ٤/ ٥٩٨.
- (٣) أبو داود عن عصرو بن عبسة: كتاب الجهاد، باب في الإمام يكون بينه وبين العدو عهد... (٢٧٥٩)، والترمذي (١٥٨٠) وقال: هذا حديث حسن صحيح. وأحمد (١٧٠٥٦)، وقال الألباني: صحيح. انظر صحيح الجامع (٦٤٨٠). (٤) شلتوت: الإسلام عقيدة وشريعة، ص ٤٥٧.

الباب الثالث: النبي ﷺ والتعامل مع غير المسلمين

710

#### المبحث الأول:

معاهداته ﷺ مع اليهود

عقد رسول الله على الله الله الله على الله علم علم علم الله الله الله الله علم الله علم الله علم الله علم الله ع بها (خريطة رقم ٥)؛ مما يدل دلالة قاطعة على فكره التعايش ورغبته على في مسالمة غير المسلمين، وقد جاء في نصوص المعاهدة ما يلي:

١ - أن يهود بني عوف أُمَّةٌ مع المؤمنين، لليهود دينهم وللمسلمين دينهم، مواليهم وأنفسهم (١).

- ٢- وأن على اليهود نفقتهم، وعلى المسلمين نفقتهم.
   ٣- وأن بينهم النصر على من حارب أهل هذه الصحيفة.
   ٤- وأن بينهم النصح والنصيحة، والبر دون الإثم.
   ٥- وأنه لا يأثم امرؤ بحليفه.
- ٦- وأن النصر للمظلوم.
   ٧- وأن اليهود ينفقون مع المؤمنين ما داموا محاربين.
   ٨- وأن يثرب حرام جوفها لأهل هذه الصحيفة.
   ٩- وأنه ما كان بين أهل هذه الصحيفة من حدث أو شجار يخاف فساده فإن مردًه
   إلى الله عنى وإلى محمد رسول الله ينهم .
- ١٠ وأنه لا ثُجَارُ قريشٌ ولا مَن نَصَرَهَا. ١١ - وأن بينهم النصر على من دَهَم يثرب.. على كل أناس حصتهم من جانبهم الـذي قِبَلَهُمْ.
- (١) حددت المعاهدة أسماء القبائل على اختلافها لتصبح ملزمة للجميع، فذكرت يهود بني النجار وبني الحارث وبني ساعدة وبني جُشم وبني ثعلبة وغيرهم.



 ٩- وأنذ ما كاندين أهل هذه الصحيفة من حليث أو شحار الحاف فساده فيان مردة إلى الله الحد والل حمد وسول (٥) متع تحريطة رقم (٥)
 ٩- وأنه لا كَانُ قد عنه والله هذه مع الليهود عنه أله لا عام ١٠٠

11- والذينيم النصر على من ذهم يثرب على كل ألماس مصبتهم من جليهم الذي المحلف المحلف

### Tes TAY

١٢ - وأنه لا يَحُول هذا الكتاب دون ظالم أو آثم (١).

ومما تجدر الإشارة إليه في هذا الموضع أن هذه الوثيقة لم تذكر يهود بني قينقاع ولا يهود بني النضير ولا يهود بني قريظة<sup>(٢)</sup>؛ مع ما صحَّ من وقائع السيرة التي تُثْبِتُ أنه قد تمت معهم عهود ومواثيق أخرى غير هذه الوثيقة.

وتثبت هذه الوثيقة بها لا يدع مجالاً للشكِّ ما كانت عليه الدولة الإسلامية - وهي في هذه المرحلة الأولى من البناء والتأسيس - من حرية تامَّة، وإفساح للغير للمشاركة والمعايشة القائمة على احترام الآخر، كما يظهر ذلك من خلال القرآءة المتأنية لبنود هذه الوثيقة أنها تقبل الآخر، وتشرع القوانين من أجله، ولأجل ما ينظِّم حياته بين أفراد المجتمع المسلم، ويحفظ له حقوقه ويرد عنه الظلم إن وقع عليه.

وقد حَرَصَ الرسول عَنْ والمسلمون – رغم ما واجهوه من صعوبات بالغة ومكائد متكررة – على استمرار تطبيق بنود هذه المعاهدة، فكان التعايش السلمي الآمن مع مَنْ يعيش من اليهود مع الرسول عَنْ والمسلمين هو سمة الحياة داخل المدينة؛ فبدأ التبادل التجاري بينهم حيث امتلات أسواق اليهود في المدينة بالمسلمين، ومن أشهر أسواق اليهود سوق بني قينقاع. وإتمام عمليات البيع والشراء لا تتم إلا بين قوم يأمن بعضهم بعضًا، وقد كانت المرأة المسلمة تذهب بنفسها لتشتري من اليهود في سوقهم دون حرج؛ مما يدل على مدى ثقة المسلمين باليهود<sup>(٣)</sup>، كما اشترى عثمان بن عفان هه بتر رومة<sup>(1)</sup> من يهودي.

كما كان رسول الله ﷺ يخالط كل من يقيم بالمدينة، مسلمين وغير مسلمين، ويجلس معهم ويحدِّثهم ويحدِّثونه، ومما جاء في ذلك ما رواه عروة بن الزبير ﷺ قال: أخبرني

- (١) ابن هشام: السيرة النبوية ١/ ٥٠٤، ٥٠٤.
- (٢) ومن ذُكر في المعاهدة السابقة إنها هم من بطون العرب الذين تهوّدوا، أما بنو قينقـاع وبنـو النضـير وبنـو قريظة فهم يهود أصليون.
  - (٣) انظر: ابن هشام: السيرة النبوية ٣/ ٣١٤، ابن سيد الناس: عيون الأثر ١/ ٤٤٣.
  - (٤) أرض بالمدينة بين الجُرف وزِغابة. انظر: ياقوت الحموي: معجم البلدان ٣/ ٢٠٤.

#### أســـــوة للعالمين

أسامة بن زيد الله أنَّ النَّبيَّ عَظِير ركب حمارًا عليه إكافٌ (١) تحته قطيفةٌ (٢) فدكيَّةٌ (٣)، وأردف وراءه أسامة بن زيدٍ (٢) ٢٠ وهو يعود سعد بن عبادة (٥) ٢٠ في بني الحارث بن الخزرج، وذلك قبل موقعة بدرٍ، حتَّى مرَّ في مجلسٍ فيه أخلاطٌ من المسلمين والمشركين عبدة الأوثان واليهود، وفيهم عبد الله بن أُبِّي ابن سلول، وفي المجلس عبد الله بـن رواحة ، فلمَّا غشيت المجلس عجاجة الدَّابَّة (1) خَرَّ (٧) عبد الله بن أبيِّ أنفه بردائه، ثمَّ قال: لا تغبِّروا علينا. فسلَّم عليهم النَّبِّي عَظَّر، ثمَّ وقف فنزل فدعاهم إلى الله، وقرأ عليهم القرآن، فقال عبد الله بن أبيِّ ابن سلول: أيُّها المرء، لا أحسن من هذا إن كان ما تقول حقًّا؛ فلا تؤذنا في مجالسنا، وارجع إلى رحلك، فمن جاءك منًّا فاقصص عليه. قال عبد الله بن رواحة ﷺ: بلى يا رسول الله، فاغشنا في مجالسنا؛ فإنَّا نحبُّ ذلك. فاستبَّ المسلمون والمشركون واليهود، حتَّى همُّوا أن يتواثبوا، فلم يزل النَّبِي تَعْظِيمَ بِخفِّضهم، ثمَّ ركب دابَّته، حتَّى دخل على سعد بن عبادة فقال: «أَيْ سَعْدُ، أَكَمْ تَسْمَعْ إِلَى مَا قَالَ أَبُو حُبّابٍ؟ (يُرِيدُ عَبْدَ الله بْنَ أُبَيِّ) قَالَ: كَذَا وَكَذَا». قال: اعفُ عنه يا رسول الله واصفح، فوالله لقد أعطاك الله الَّذي أعطاك ولقد اصطلح أهل هذه البحرة (^) -عند مسلم: البحيرة - على أن يتوِّجوه

(١) الإكاف: ما يوضع على الدابة.

(YAA) -275

- (٢) القطيفة: كساء.
- (٣) نسبة إلى فَدَك القرية المشهورة شيال المدينة، كأن القطيفة صُنعت فيها.
- (٤) هو أسامة بن زيد بن حارثة بن شرحبيل الكلبي، مولى رسول ان 難 من أبويه، ويقال له الحبّ بن الحب، أي حبّ رسول انه 難 وابن زيد حب رسول انه. أمّره النبي 難 على الجيش وهو ابن ١٨ سنة. مات في المدينة ٥٨ أو ٥٩هم، وكان قد اعتزل الفننة. انظر: الاستيعاب، ١/ ١٧٠، أسد الغابة ١/ ٩٩، الإصابة، الترجمة (٨٩).
- (٥) هو سعد بن عبادة الخزرجي الأنصاري الساعدي، كان نقيبًا شهد العقبة وبدرًا، وكان سيدًا في الأنصار مقدمًا وجيهًا جوادًا، له رياسة وسيادة يعترف قومه له بها. مات بحوران من أرض الشام لسنتين ونصف مضتا من خلافة عمر منه سنة ١٥هـ. انظر: الاستيعاب ٢/ ١٦١، أسد الغابة ٢/ ٢١٦، الإصابة، الترجمة (٣١٦٩).
  - (٦) ما تثيره الدابة أثناء سيرها من ترابٍ ونحوه.
    - (٧) خمر: أي غطّي.
- (٨) قال ابن حجر في الفتح: هذا اللفظ يطلق على القرية وعلى البلد، والمراد به هنا المدينة النبوية،،ونقل ياقوت الحموي أن البحرة من أسماء المدينة النبوية.

الباب الثالث: النبي ﷺ والتعامل مع غير المسلمين

فيعصِّبونه (١) بالعصابة، فلمَّا ردَّ اللهُ ذلك بالحقِّ الَّذي أعطاك شَرِقَ (٢) بذلك، فذلك فعل به ما رأيت. فعفا عنه النَّبِيُّ ﷺ»<sup>(٣)</sup>.

ورغم حرص النبي على التعايش السلمي مع اليهود في المدينة إلاَّ أن اليهود قاموا بأفعال مستفزَّة، لكن النبي على كان يقابلها بسعة صدر كبيرة، وبحكمة بالغة. وسنكتفي هنا بذكر أمثلة من أفعال اليهود الاستفزازية؛ منها تهجُّمهم على رب العالمين، وهذه بمفردها كارثة تستوجب أشدَّ العقاب، ليس فقط لضعف إيهانهم، وإنكارهم الحق الذي يعرفونه؛ ولكن لأنهم بهذا التعدِّي يطعنون في المرجعية الأساسية للمسلمين؛ وبذلك فهم ما نسبوه إلى رب العالمين على من الفقر، وفيهم أنزل الله على : ﴿لَقَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهُ فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِيَاءُ<sup>(1)</sup> (<sup>0</sup>).

وكذلك تعدِّيهم على رسول الله ﷺ فقد كانوا يمرُّون عليه، ويَدْعُون عليه بالموت في وجهه، وهم يحاولون أن يُظهِروا عكس ذلك، فيقول أحدهم: السام عليك. والسام هو الموت، فلا يزيد ﷺ في ردِّه عليهم على قول: «وَعَلَيْكُمْ»<sup>(1)</sup>. بل وكان ﷺ يأمر الصحابة الذين يسمعون هذا الدعاء بأن يترفَقُوا بالردَّ ولا يتفحَّشُوا في القول.

ومن ذلك - أيضًا - تعدِّيهم على الأنبياء والقرآن وإثارة الشحناء بين المهاجرين والأنصار . . وغير ذلك، ولكن لو بقي حال اليهود على ما هو عليه لكـان الأمر محتملاً

- (١) يعني يرئسوه عليهم ويسودوه، وسمي الرئيس معصَّبًا لما يعصب برأسه من الأمور، أو لأنهم يعصبون رءوسهم بعصابة لا تنبغي لغيرهم يمتازون بها. انظر: ابن حجر: فتح الباري ٨/ ٢٣٢. (٢) أي غصبه، وهو كناية عن الحسد.
- (٣) البَّخاري: كتَّابُ الاستئذان، باب التسليم في مجلس فيه أخلاط من المسلمين والمشركين (٤٥٦٦)، (٢٦٩١) واللفظ له، ومسلم: كتاب الجهاد والسير، باب في دعاء النبي عَظِيَّ وصبره على أذى المنافقين (١٧٩٨)، وأحمد (٢١٨١٥).
  - (٤) (آل عمران: ۱۸۱).
- (٥) ابن هشام: السيرة النبوية ١/٥٥٨، ٥٥٩، والسهيلي: الروض الأنف ٤/ ٢٥٤، ٢٥٥، وابن سيد الناس: عيون الأثر ١/ ٢٨٥.
- (٦) البخاري: كتاب الأدب، باب الرفق في الأمر كله (٦٠٢٤)، وياب لم يكن النبي على فاحشًا ولا متفحشًا (٦) البخاري: كتاب السلام، باب النهي عن ابتداء أهل الكتاب بالسلام... (٢١٦٤).

#### أســـــوة للعالمين

ومقبولاً؛ ولكنهم تطاولوا أكثر من ذلك، وما زادهم حلم رسول الله على الأجهلاً، فارتكبوا من الأمور ما لا يمكن احتماله، ومن ثَمَّ كان هذا نقضًا صريحًا للمعاهدة، يتعذَّر معه صفح، ويستحيل حياله تجاهل؛ فقد خالفت بنو قينقاع مخالفات جسيمة، بمراودة المرأة المسلمة على كشف وجهها، ثم التحايل على كشف عورتها، ثم الاجتماع القبلي على قتل رجل مسلم<sup>(۱)</sup>، وخالفت بنو النضير بمحاولة صريحة لقتل رسول الله<sup>(۱)</sup>، وكذلك خالفت بنو قريظة في محاولة أشد عنفًا وضراوةً تهدف إلى قتل واستباحة كل مَنْ في المدينة المنورة<sup>(۱)</sup>!!..

(1) 275

أمَّا معاهدته على مع يهود خيبر فقد تمَّت بعد حربهم، التي لم يلجأ إليها النبي على العد تأكُّده من أنها أصبحت ملاذًا لمن يريد التخطيط لهدم الدولة الإسلامية وتقويض بنيانها، فقد لجأ إليها سلام بن أبي الحقيق المعروف بأبي رافع، وكنانة بن الربيع بن أبي والحقيق، وحيي بن أخطب، وهم من أشراف بني النضير<sup>(1)</sup>، ومن ألد أعداء المسلمين، ومن الذين أجلاهم الرسول على من المراف بني النضير<sup>(1)</sup>، ومن ألد أعداء المسلمين، ومن الذين أجلاهم الرسول على من المراف بني النضير<sup>(1)</sup>، ومن ألد أعداء المسلمين، ومن الذين أجلاهم الرسول على من المراف بني النضير<sup>(1)</sup>، ومن ألد أعداء المسلمين، ومن الذين أجلاهم الرسول على من المدينة بعد ما اقتر فوا من الجرائم، فبدأ يهود بنو النضير المقيمون بخيبر، ومن معهم من يهود خيبر وزعمائها بتأليب<sup>(0)</sup> المجتمع القبكي على النضير المقيمون بخيبر، ومن معهم من يهود خيبر ويهود بني النضير لتجميع الأحزاب المركة المسلمين؛ فخرجت مجموعة من يهود خيبر ويهود بني النضير لتجميع الأحزاب المركة مما تركن المالين، فخرجت معمومة من يهود خيبر ويهود بني النضير لتجميع الأحزاب المركة معلم من يهود خيبر ويهود بني النضير لتجميع الأحزاب المركة معلم من يهود خيبر ويهود بني النضير لتجميع الأحزاب المركة مما من يهد حيبر ويهود بني النضير لتجميع الأحزاب المركة معلم من يهود خيبر ويهود بني النضير لتجميع الأحزاب المركة معلم من يهود خيبر ويهود بني النضير لتجميع الأحزاب المركة من مند معلم من يهود خيبر ويهود بني النضير لتجميع الأحزاب المركة من عمرة آلاف من يون من المالين، فكن على المسلمين؛ فخرجت معموعة من يهود خيبر ويهود بني النضير لتجميع الأحزاب المركة من عمرة ألون من من المركن ين بن من عشرة ألاف من عرف من المين في المالين، ولكن الله مَنَّ على المسلمين بنصره فيها، مركن من عشرة ألون ولكن نائه مَنَّ على المالين بن من عشرة ألون ولكن نائم من على المالي يرا من على ألون ولكن من عشرة ألون من على من من من علي ألون ولين خيبر من عشرة ألون ولكن منه من على المالين بن على من من من على المالي ولكن خيبر أصبحت بنورة خطر عظيم على المالين؛ لذالك كان لا بُدً من تأديبهم، ولكن خيبر أو من من ألون من حرائم في حقًا الدولة الإسلامية.

فخرج النبي لمحاربتهم في العام السابع من الهجرة، وبعد معارك عديدة وحصار

- (١) ابن هشام: السيرة النبوية ٢/ ٤٧، وابن كثير: السيرة النبوية ٣/ ٦، والسهيلي: الروض الأنف ٥/ ٢٧٧.
- (٢) ابن هشام: السيرة النبوية ٢/ ١٨٩، وابسن كثير: السيرة النبوية ٣/ ١٤٦، والسهيلي: المروض الأنف
   ٦/ ١٥٨.
- (٣) ابن هشام: السيرة النبوية ٢/ ٢٢٠، والصـالحي الشـامي: سـبل الهـدى والرشـاد ٤/ ٣٧٣، وابـن قـيم الجوزية: زاد المعاد ٣/ ٢٤٠.
  - (٤) إين هشام: السيرة النبوية ١١/٣١٣، وابن كثير: السيرة النبوية ٢/ ٣٤٢.
  - (٥) ألَّبَ عليهُ: اجتمع عليه بالظلم والعَداوةِ، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة ألب ١/ ٢١٥.

لحصونهم الواحد تلو الآخر طلب اليهود أن ينزلوا على الصلح، وأن يتفاوضوا مع رسول الله عنى، وقَبِلَ على منهم ذلك، وكانت خلاصة الأمر أن تمَّ التصالح على حقْن دمائهم، ودماء كل من في الحصون من المقاتلة والذُّرِّيَّة والنساء، وعلى أن يتركوا خلفهم الديار، والسلاح، والأموال، والذهب، والفضة، ويخرجوا دون شيء، كما اشترط الرسول غَنْ في هذه المعاهدة عليهم شرطًا مهمَّا فقال: «وَبَرِتَتْ مِنْكُمْ ذِمَّةُ الله وَذِمَةُ رَسُولِهِ عَنْ إِنْ كَتَمْتُمُونِي شَيْئًا<sup>(۱)</sup>». أي لو أن أحدًا من اليهود أخفى شيئًا من الأموال أو من الذهب أو الفضة؛ فللرسول عَنْ أن يقتله بهذا الإخفاء<sup>(۲)</sup>. وقبل اليهود هذا الصلح، وبدءوا في الفضة؛ فللرسول عن أن يقتله بهذا الإخفاء<sup>(۲)</sup>. وقبل اليهود هذا الصلح، وبدءوا في الخروج من خيبر، وقد حقن الرسول عَنْ دماءهم جميعًا بهذا العهد، كما وقع لكنانة بن أبي الحقيق<sup>(۳)</sup>.

إلى هذا الحدِّكان الأمر كله بيد المسلمين، وليس أمام اليهود اختيار غير الخروج، ومع ذلك ولرغبة رسول الله ﷺ في التعايش السلمي مع الآخر قَبِلَ بالطرح الذي قدَّمه اليهود؛ لقد طلب اليهود من الرسول ﷺ أن يزرعوا هذه الأرض مناصفة مع المسلمين، ففي البخاري عن عبد الله بن عمر شه قال: أعطى رسول الله ﷺ خيبر لليه ود أن يعملوها ويزرعوها ولهم شطر ما يخرج منها<sup>(1)</sup>.

وكان هذا الصلح بمثابة الإحسان التامِّ من قِبل رسول الله ﷺ ليهـود خيـبر، وإنقـاذًا لهـم مـن الخروج إلى الصـحراء، فقـد كانـت المعاهـدة الأولى تـنصُّ عـلى إجلائهـم تـاركين

- (١) البيهقي: دلائل النبوة ٤/ ٢٠٤، وابن القيم: زاد المعاد ٣/ ٢٨٣، والصالحي الشامي: سبل الهدى والرشاد ٥/ ١٣١.
  - (٢) إبن كثير: السيرة النبوية ٣/ ٣٧٧، وابن القيم: زاد المعاد ٣/ ١٢٩، ٢٨٩، ٢٩٠.
- (٣) أخبر الرسول ﷺ من أحد اليهود أن كنانة بن أبي الحقيق قد أخفى مالاً، فأتي به، فقال له ﷺ : «هَلْ أَخْفَيْتَ مَالَاً؟».. فقال الله. فقال ﷺ : «أَرَأَيْتَ إِنْ وَجَدْنَاهُ عِنْدَكَ أَأَقْتُلُكَ؟!».. قال: نعم. فأمر ﷺ بالبحث في أرضه، فوجدوا كنزًا كبيرًا من المال، وقُتل كنانة بن أبي الحقيق نتيجة خيانته للعهد مع المسلمين. انظر : ابن كثير : السيرة النبوية ٣/ ٣٧٤، وابن هشام: السيرة النبوية ٢/ ٣٣٦، ٣٣٧.
- (٤) البخاري: كتاب المغازي، باب معاملة النبي 邂逅 أهل خيبر (٢٥٧١)، ومسلم: كتاب المساقاة، باب المساقاة والمعاملة بجزء من الثمر والزرع (١٥٥١).

أســــــوة للعالمين

(YAY) 225

خلفهم كل شيء، لقد جرت الحياة بصورة طبيعية مع أهل خيبر، الـذين ظلَّوا في أعهالهم يقومون بها بحُرِّيَّة تامَّة، ولم تُؤْثَر أية مواقف تدلُّ على تعنُّت المسلمين معهم.

بهذه الأخلاق الراقية وبهذا الحب العظيم للآخر عقد النبي ﷺ معاهداته مع اليهود ولكنهم لم يحافظوا عليها ونقضوها واحدة تلو الأخرى.

> المبحث الثاني : معاهداته ﷺ مع النصارى

وفي آخر سنتين في حياته على عقد عدَّة معاهدات مع النصارى (خريطة رقم ٢)؛ منها معاهدته مع نصارى نجران، وقد أرسلوا وفدًا إلى رسول الله على، مُكَوَّنًا من أربعة عشر رجلا<sup>(۱)</sup>، وكان أمير الوفد رجلاً يُدْعَى العاقب، وكان هناك رجل آخر يتولَّى إدارة الرحلة، كانوا يلقِّبونه بالسيد، بينها كان هناك رجل ثالث مسئول عن الأمور الدينية، وهو أسقف الرحلة وحبرها، واسمه أبو الحارث، فكان هؤلاء الثلاثة على رأس الوفد، وهم الذين يتولَّوْن التفاوض<sup>(۲)</sup>.

وقد جاء الوفد في هيئة منظَّمة، وفي صورة منمَّقة لدرجة المبالغة؛ حيث لبسوا الثياب الحريرية، وتحلَّوْا بالخواتم الذهبية، وكان من الواضح أن الوفد لم يكن في نيته أن يُسْلِمَ، وإنها أتى ليناظر الرسول عَنْ من ناحية، وليبهره والمسلمين من ناحية أخرى؛ فعرض رسول الله يَنْ عليهم الإسلام؛ ولكنهم رفضوا، وقالوا: كنا مسلمين قبلكم!. فقال عَنْ لهم: «يَمْنَعُكُمْ مِنَ الإِسْلاَمِ ثَلَاَتٌ: عِبَادَتُكُمُ الصَّلِيبَ، وَأَكْلِكُمْ لْمَ الخِنْزِيرِ، وَزَعْمُكُمْ أَنَّ لله وَلَدًا»<sup>(1)</sup>.

- (١) ابن سعد: الطبقات الكبري ١/ ٣٥٧، وابن هشام: السيرة النبوية ٣/ ١١٢.
- (٢) ابن كثير: السيرة النبوية ٤/ ١٠٦، ١٠٧، والسهيلي: الـروض الأنـف ٥/ ٥، وابـن سـيد النـاس: عيـون الأثر ٢٨٩/١.
  - (٣) ابن هشام: السيرة النبوية ٣/ ١١٤، وابن سيد الناس، عيون الأثر ١/ ٣٤٨.



(11) 235

### أســــوة للعالمين

فهذه أمور ثلاثة حرفتموها في الإنجيل، ولم تُسْلِموا فيها لله رب العالمين، ولا يستقيم أن تُطْلِقوا على أنفسكم: «مسلمين». قبل أن تتركوا هذا الاعتقاد الفاسد.

وكثر الجدال بينهم وبين الرسول على وكثر إلقاء الشبهات والردّ عليها، وكان مما قالوه: ما لك تشتم صاحبنا - يقصدون عيسى التلا - وتقول: إنه عبد الله ؟! فقال على: «أَجَلْ، إِنَّهُ عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ، وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ الْعَذْرَاءَ الْبَتُولِ»<sup>(۱)</sup>.

ولم يكن هذا انتقاصًا أبدًا من عيسى الظلام ، بل العبودية لله تشريف، وهو رسول من أُولي العزم من الرسل، وهو كلمة الله ألقاها إلى مريم عليها السلام، والتي نُكَرِّمُهَا أيضًا ونُجِلُّهَا، وننفي عنها أي شبهةِ سوء، فنقول: إنها مريم العذراء البتول.

لكن وفد نجران لم يتنازلوا عن هذا الاعتقاد؛ فغضبوا من وصف عيسى الطلام بالبشرية والعبودية، وقالوا: هل رأيت إنسانًا قَطُّ من غير أب؟! فإن كنتَ صادقًا فأَرِنا مثله. فقال لهم رسول الله ﷺ: «ما عندي شيء يومي هذا، فأقيموا حتى أخبركم بها يُقال في عيسى<sup>(٢)</sup>»..

فأصبح الغد، وقد أنزل الله: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ الله كَمَثَلِ آَدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرَابٍ نُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ۞ الحَقُّ مِنْ رَبِّكَ فَلاَ تَكُنْ مِنَ المُمْتَرِينَ ۞ فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ نُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَةَ اللهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ<sup>(٣)</sup> ﴾.

ولكن هذا الكلام المقنع لم يُعجب النصارى، ووصلت المحاورة إلى طريق مسدود؛ ومن ثَمَّ دعاهم رسول الله ﷺ إلى المباهلة، ولكنهم رفضوا لعلمهم أنه نبي مرسل -كم أشرنا من قبل- فصالحهم ﷺ على الجزية، بعدما تحمَّل كِبْرَهم وإعراضهم؛ رغم أنهم الذين جاءوا للصلح، وأنهم ليسوا أهل قوة، ولو شاء الرسول ﷺ أن يحاربهم لأرسل إليهم جيشًا كبيرًا؛ ولكنه ﷺ يريد إرساء قواعد السلام بين المسلمين وسائر الأمم، القريب منها والبعيد.

(١) الطبري: جامع البيان عن تأويل آي القرآن ٣/ ٢٩٣، وجلال الدين السيوطي: الدر المنثور ٢٢٨/٢. (٢) ابن القيم: زاد المعاد ٣/ ٤٤٩. (٣) (آل عمران: ٥٩–٦١). فكتب عَنَى كتابًا لأهل نجران ((): المِسْمِ الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيم، مِنْ مُحَمَّدِ النَّبِيَّ لِلأَسْقُفُ أَبِي الحَارِثِ، وَأَسَاقِفَةِ نَجْرَانَ، وَكَهَنَتِهِمْ، وَرُهْبَاَئِهِمْ، وَكُلِّ مَا تَخْتَ أَيْدِيهِمْ مِنْ قَلِيلٍ وَكَثِيرٍ جِوَارُ الله وَرَسُولِهِ، لا يُغَيَّرُ أُسقفٌ مِنْ أسقفَتِهِ، وَلا رَاهِبٌ مِنْ رَهْبَانِيَّتِهِ، وَلا كَاهِنُ مِنْ كَهَانَتِهِ، وَلا يُغَيَّرُ حَقٌّ مِنْ حُقُوقِهِمْ، وَلا سُلْطَائِهُمْ، وَلا مَا كَانُوا عَلَيْهِ مِنْ ذَلِكَ، جِوَارُ الله وَرَسُولِهِ أَبَدًا مَا أَصْلَحُوا وَنَصَحُوا عَلَيْهِمْ غَبْر مُبْتَلَيْنَ بِظُلْمٍ وَلا ظَالِينَ» (٢).

وفي هذا العهد من التسامح والإنصاف ما فيه، كما طلب وفد نجران من النبي على أن يبعث معهم رجلاً أمينًا ليأخذ منهم الجزية، فقال على الأبعينَ معكم رجلاً أَمِينًا حَقَّ أَمِينُ ». فاستشرف لهذه المكانة أصحاب الرسول على ، فقال على الله على أبًا عُبَيْدَةَ بْنَ الجَرَّاحِ ». فلما قام، قال على المكانة أصحاب الرسول على ، فقال على الله على أن النبي على قد وضع المعاهدة موضع التنفيذ، وأنه لا يكتب المعاهدات لينقضها على عكس الكثيرين من الأمم القوية غير المسلمة، ولقد ظلَّ ذلك العهد قائمًا، لم ينقضه أحد، وظلَّت العلاقات طيبة بين أهل نجران والمدينة المنورة حتى وفاة الرسول على ال

كما عاهد رسول الله ﷺ نصارى جرباء وأَذْرُح<sup>(ن)</sup>؛ فقد جاء في كتابه ﷺ لحم: هَذَا كِتَابٌ مِنْ مُحَمَّدِ النَّبِيِّ لأَهْلِ أَذْرُح؛ أَنَّهُمْ آمِنُونَ بِأَمَانِ الله وَمُحَمَّدٍ، وَأَنَّ عَلَيْهِمْ مِانَةُ دِينَارٍ فِي كُلِّ رَجَبٍ وَافِيَةً طَيَّبَةً، وَاللهُ كَفِيلٌ عَلَيْهِمْ بِالنُّصْحِ وَالإِخْسَانِ لِلْمُسْلِمِينَ »<sup>(٥)</sup>.

إن رسول الله على يتحمَّل هنا مسئوليات ضخمة في توفير الأمان لقبائل ضعيفة، قليلة العَدَد، هزيلة الغَنَاء عن المسلمين مقابل مبلغ زهيد لا يساوي شيئًا؛ وذلك من أَجْلِ ضهان السلام مع كل من يحيط بالمسلمين.

أمًا معاهدته مع نصاري أيْلة فجاءت بعد عفوه ﷺ ومعاملته الكريمة لنصاري دومة

- (١) وَرَدَ بروايات مختلفة منها هذه الرواية.
- (٢) ابن كثير: السيرة النبوية ٤/ ١٠٦، والبداية والنهاية ٥/ ٥٥، وابن القيم: زاد المعاد ٣/ ٥٤٩.
- (٣) البخاري: كتاب المغازي، باب قصة أهل نجران (٣٧٤٤)، ومسلم: كتاب فضائل الصحابة، باب فضـائل سيدنا أبي عبيدة بن الجراح (٢٤١٩).
- ٤) الجرباء وأذرح: موضعان من أعمال عمان بالبلقاء من أرض الشام قرب جبال السراة من ناحية الحجاز، ويينهما ميل واحد. انظر: ياقوت الحموي: معجم البلدان ١/١٢٩، ٢/١١٨.
  - ٥) ابن سعد: الطبقات الكبرى ١/ ٢٩٠، وابن كثير: السيرة النبوية ٤/ ٣٠.

25 (190

### أســـــوة للعالمين

الجندل؛ حيث قدم (يُحَنَّة بن رؤبة) ملك أَيَّلة<sup>(1)</sup> وما حولها – وكان نصرانيًّا – على رسول الله على وهو في تبوك، وهو ما رواه جابر على: رأيت يُحَنَّة بن رؤبة يوم أتى النبيَّ على وعليه صليب من ذهب وهو معقود الناصية، فلكًا رأى النبيَّ على كفَّر، وأوماً برأسه (أي: طأطاً رأسه خضوعًا ووضع يده على صدره)، فأوماً إليه النبي على : الرُفَعْ رَأْسَكَ». وصالحه يومئذ، وكساه بُردًا يهانيًّا<sup>(1)</sup>. ولعلَّ حسن استقبال النبي على ليُحَنَّة ليؤكَّد على رغبته على في إبرام الصلح بالشكل الذي يحفظ كرامة الآخر؛ فقد جاء الرجل مرتديًا صليبًا، فلم يعنفه رسول الله على ، وليعلم –أيضًا – أن الصلح مع المسلمين الأقوياء المنتصرين على الروم ليس مذلَّة، بل هو عهد صادق مع قوم أوفياء يحترمون الآخر.

(11) 225

وقد كان نصُّ الصلح: بِسْم الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيم، هَذِهِ أَمَنَةٌ مِنَ الله، ومُحَمَّدِ النَّبِيِّ رَسُولِ الله لِيُحَنَّةَ بْنِ رُؤْبَةَ وَأَهْلِ أَيْلَةَ، شَفُنُهُمْ وَسَبَّارَ بُهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ هُمْ ذِمَّةُ الله وَذِمَّةُ مُحَمَّدِ النَّبِيِّ، وَمَنْ كَانَ مَعَهُمْ مِنْ أَهْلِ الشَّام، وَأَهْلِ الْيَمَنِ، وَأَهْلِ الْبَحْرِ، فَمَنْ أَحْدَثَ مِنْهُمْ حَدَفًا فَإِنَّهُ لاَ يَحُولُ مَالُهُ دُونَ نَفْسِهِ.. وَإِنَّهُ طَيَّبٌ لَنْ أَحَدَهُ مِنَ النَّاسِ.. وَإِنَّهُ لاَ يَحِلُّ أَنْ يُمْنَعُوا مَاءً يَرِدُونَهُ، وَلاَ طَرِيقًا يُرِيدُونَهُ مِنْ بَرٌ أَوْ بَحْرٍ ...»<sup>(٣)</sup>.

والملاحظ هنا أن الرسول على الأمان لسفنهم وسيارتهم في البر والبحر، والرسول على والمسلمون هم خير من يوفي بعهده، والمعروف أن أيلة على ساحل البحر الأحمر، ولا بُدَّ أن أهلها أو جزءًا منهم على الأقل يعملون بالصيد، والمسلمون حتى هذا الوقت لم يستخدموا البحر إلاَّ في الهجرة إلى الحبشة؛ فالبحر لديهم مجهول، وهم ليسوا بارعين في الإبحار فيه، ومعنى هذا أن الرسول على يُحَمَّل نفسه والمسلمين عبنًا خطيرًا ثقيلاً وهو حماية أهل أيلة في البحر، وهذا يقتضي استعداد الرسول على لبناء أسطول بحري وتجهيزه متى حصل اعتداء على أهل أيلة، وفي ذلك من الجهد والإنفاق الضخم، والمخاطرة ما فيه. لقد تحمَّل الرسول على أهل أيلة، وفي ذلك من الجهد والإنفاق الضخم، والمخاطرة ما فيه. لقد تحمَّل الرسول

- (١) أَيْلَة: هي قرية أم الرشراشِ المصرية على ساحل البحر الأحمر، والتي يحتلها اليهود، وسمُّوها: إيلات.
- (٢) انظر: البيهقي: السنن الكبرى ٩/ ١٨٥، وانظر أيضًا: الصالحي الشامي: سبل الهدى والرشاد ٥/ ٤٦٠.
- ٣) ابن هشام: السيرة النبوية ٢/ ٥٢٥، ٥٢٦، وابن سيد الناس: عيون الأثر ٢/ ٢٥٨، وابن القيم: زاد المعاد ٤٦٦/٣

كما نلاحظ أن الرسول على تكفَّل بالسماح لهم بوُرُودِ كل ماء تَعَوَّدُوا على وروده، وهذا يقتضي ليس فقط عدم منع المسلمين لهم بل محاربة أي عدو آخر يحاول منعهم عن مصادر المياه، وهذا جهد ضخم، وحُل جسيم يتحمَّله على والمسلمون من أجل إقرار السلام في هذه المنطقة مع قومٍ لا يؤمنون بالإسلام وبِنَبِيه على. هكذا سادت روح المحبة والتقدير والتكريم منه على للآخر وهذه أبرز سمة اتَّسمت

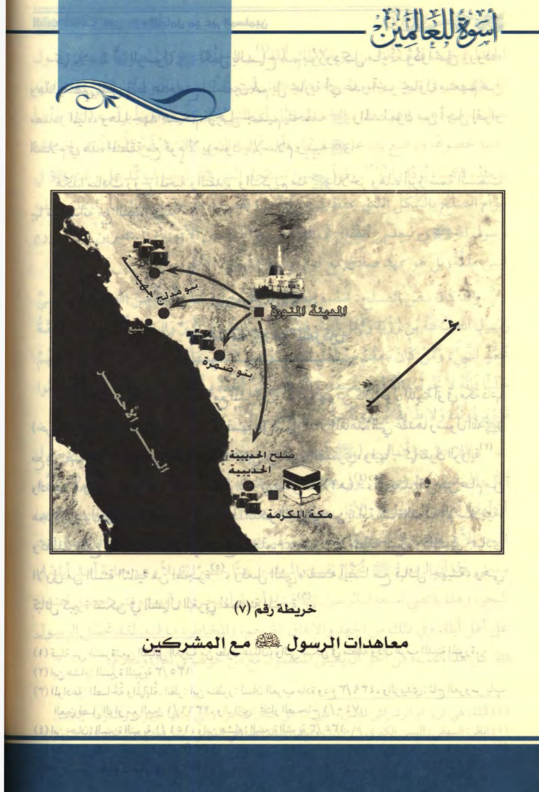
Zes (19)

بها معاهداته مع النصاري.

المبحث الثالث : معاهداته ﷺ مع المشركين

عقد الرسول على عدمة معاهدات مع المشركين؛ سواء منهم من كان حول المدينة أو في مكة ذاتها (خريطة رقم ٧)، أما القبائل حول المدينة فمنها على سبيل المثال المعاهدة التي عقدها رسول الله على مع بني ضمرة<sup>(۱)</sup>، وكان على رأسهم آنذاك محشي بن عمرو الضمري، وفيها – كما تقول الرواية<sup>(۲)</sup> – وادعهم<sup>(۳)</sup> رسول الله على، وكانت هذه الموادعة في صفر سنة (٢ه)<sup>(١)</sup>، أي بعد أقل من عام من هجرة الرسول على بناي مقد وجود هذا الفكر التعايشي من بداية نشأة الدولة الإسلامية، وكذلك وادع رسول الله على بني مدلج، والذين يعيشون في منطقة ينبع، وذلك في جمادى الأولى من السنة الثانية من الهجرة<sup>(٥)</sup>، وفعل الشيء نفسه أيضًا مع قبائل جهينة، وهي قبائل كبيرة تسكن في الشهال الغربي للمدينة المنورة<sup>(١)</sup>.

(١) قبيلة بني ضمرة: من القبائل العربية من بطون عدنان، والتي تسكن في منطقة ودان غرب المدينة المنورة. (٢) ابن هشام: السيرة النبوية ٣/ ١٣٥. (٣) الموادعة: المصاحَةُ والمُمايَلةُ. انظر: ابن منظور: لسان العرب مادة ودع ٣/ ٤٣٩، والزبيدي: تاج العروس باب العين فصل الواو مع العين ١/ ٢٣٦٦، والرازي: مختار الصحاح ١/ ٧٤٠. (٤) ابن حبان: السيرة النبوية ١/ ١٥١، وابن هشام: السيرة النبوية ٣/ ١٣٥. (٥) انظر: ابن هشام: السيرة النبوية ٣/ ١٤٣. (٦) ابن سعد: الطبقات الكبرى ١/ ٢٧٢.



705 (19)

لقد حاول رسول الله على أن يعيش هو والمسلمون في جوَّ هادئ مسالم مع من يجاورونهم من القبائل والبطون، ولم يَسْعَ لقتال قط، بل كان دائمًا مؤْثِرًا السلم على الحرب، والوفاق على الشقاق.

كما عاهد النبي ﷺ قريشًا في الحديبية (أواخر العام السادس من الهجرة)<sup>(١)</sup>، رغم معاناته ﷺ منهم تسعة عشر عامًا كاملة سبقت هذا الصلح، حيث تعرض ﷺ وأصحابه للاضطهاد والتعذيب، ولكنه ﷺ كان حريصًا على إتمام هذه المعاهدة؛ مما يدل على مدى سهاحته ﷺ مع أعدائه وحبَّه ﷺ للسلام.

إنه مع كل هذه المعاناة التي شاهدها رسول الله على نجده يفَكِّرُ في الذهاب إلى عقر دار المشركين في سكينة وسلام؛ ليؤدِّي مناسك العمرة التي أُرِيَهَا في الرؤيا، ثم يعود إلى المدينة المنورة دون قتال ولا نِزَالٍ.

هذا ما فَكَّر فيه حقيقةً، وطبَّقه على أرض الواقع بكل وسيلة ممكنة، فخرج على من المدينة على رأس ألف وأربعهائة<sup>(٢)</sup> من الصحابة الكرام ، ولم يَخرُج بكل طاقة المدينة المنورة، والتي كانت تزيد على ثلاثة آلاف يوم الأحزاب، ثم إنه لم يخرج إلاَّ بسيف المسافر فقط، وساق أمامه الهذي<sup>(٣)</sup> الكثير؛ ليُثبت للجميع أنه ما ذهب إلاَّ للعمرة، وعند ذي الحليفة<sup>(١)</sup> أحرم، وأحرم معه كل الصحابة، وانطلقوا في التلبية طوال الطريق<sup>(٥)</sup>.

وأرسل رسول الله ﷺ بشر بن سفيان الخزاعي(٢) ﷺ ليستكشف الطريق، وليعرف

- (١) ابن هشام: السيرة النبوية ٤/ ٢٧٥.
- (٢) مسلم عن جابر : كتاب الإمارة، باب استجباب مبايعة الإمام الجيش عند إرادة القتال وبيان بيعة الرضوان تحت الشجرة (١٨٥٦).
  - (٣) الهدي: ما تهدى إلى الحرم من النعم وغيرها، انظر: محمد بن أبي الفتح الحنبلي: المطلع ١/ ٢٠٤.
- (٤) ذو الحُلَيْفَةِ: موضع على مقدار سنة أميال من المدينة ما يلي مكة، وهو ميقات للمدينة والشام، كان منزل رسول الله على إذا خرج من المدينة لحج أو عمرة. انظر: أبو عبيد البكري: معجم ما استعجم ١/ ٤٦٤، وياقوت الحموي: معجم البلدان ٢/ ٢٩٥، والفيومي: المصباح المنير: ص ١٤٦.
   (٥) ابن سعد: الطبقات الكبرى ٢/ ٩٥.
- (٦) بشر بن سفيان الخزاعي: هو الذي بعثه النبيﷺ إلى بني كعب ليستنفرهم لغزو مكة هو وبديل بن أم أصرم، وبعثه رسول اللهﷺ على صدقات بني كعب من خزاعة، وكان عين النبيﷺ في الحديبية. انظر: ابن حجر العسقلاني: الإصابة ١/ ٢٢٦.

(··) -255

هل ستتفهم قريش موقف المسلمين السلمي، ورغبتهم الشرعية والطبيعية في زيارة البيت الحرام، أم أنها ستتكبر وتطغى، ولكنه عاد إلى رسول الله عنه قائلاً: يا رسول الله، هذه قريش قد سمعت بمسيرك، خرجت على العوذ المطافيل<sup>(١)</sup>، قد لبسوا جلود النمور، يعاهدون الله أن لا تدخلها عليهم عَنْوَةً أبدًا، وهذا خالد بن الوليد<sup>(٢)</sup> في خيلهم قدموا إلى «كُرَاع الغميم<sup>(٣)</sup>»، لكن رسول الله يحمي لم يُسْتَفَزَّ بذلك، إنها قال في هدوء: «يَا وَيْحَ قُرَيْش! لَقَدْ أَكَلَتْهُمُ الحَرْبُ، مَاذَا عَلَيْهِمْ لَوْ خَلَّوْا بَيْنِي وَبَيْنَ سَائِرِ النَّاسِ؛ فَإِنْ أَصَابُونِي كَانَ الَّذِي أَرَادُوا، وَإِنْ أَظْهَرَنِي اللهُ عَلَيْهِمْ دَخَلُوا فِي الإِسْلَامِ وَهُمْ وَافِرُونَ، وَإِنْ لَمْ يَفْعَلُوا قَاتَلُوا وَبِهِمْ قُوَّةٌ»<sup>(٤)</sup>.

ومع كل هذه الرغبة القرشية في الحرب واستمرار العداء إلاَّ أن الرسول ﷺ لم تغب عنه الرؤية السلمية، لقد اكتشف مكان خالد بن الوليد ، ومِنَّ ثم أشار على المسلمين باتخاذ طريق آخر وعر أشار عليه به رجل من أسلم<sup>(٥)</sup>، وبذلك تجنَّبَ – ولو مؤقَّتًا – الصدام مع المشركين، ولم يكن هذا من خوف ألمَّ به ﷺ؛ إنها كان ذلك ليتفادى الحرب قدر استطاعته<sup>(۱)</sup>.

ووصل رسول الله ﷺ بالمعتمرين إلى الحديبية، وأسرع خالد بن الوليد بفرقته إلى أهل مكة ليحذِّرهم، وعند الحديبية حدث أمر عجيب؛ لقد وقفت ناقة رسول الله ﷺ، وامتنعت عن السير، فحاول الناس زجرها بقولهم: حَلْ حَلْ <sup>(٧)</sup>. إلاَّ أنها أصرَّت على الوقوف، فقال الناس: خلاَت القصواء<sup>(٨)</sup>. فقال رسول الله ﷺ: «مَا خَلاَتِ الْقَصْوَاءُ، وَمَا

- (١) العوذ المطافيل: يريد النساء والصبيان، والعُودُ: في الأصل جمع عائذ، وفي الحديث: سارت قريش بالعُوذ المطافيل أي الإبل مع أولادها والعُوذ: الإبل التي وَضَعَت أولادهـا حَـلينًا. انظر: ابـن منظـور: لسـان العرب مادة عوذ ٣/ ٤٩٨.
  - (۲) وکان آنذاك مشركًا.
- (٣) كُراعُ الغَمِيم: موضع معروف بناحية الحجاز بين مكة والمدينة، والغميم وادٍ، والكُرَاعُ جبل. انظر: ابن منظور: لسان العرب مادة كرع ٨/ ٣٠٦، البكري: معجم ما استعجم ٣/ ٩٥٦.
  - (٤) أحمد عن المسور بن مخرمة ومروان بن الحكم (١٨٩٣٠) وقال شعيب الأرناءوط: إسناده حسن... (٥) ابن هشام: السيرة النبوية ٤/ ٢٧٦.
    - (٦) محمود شيت خطاب: الرسول القائد، ص١٨٦، ١٨٧.
       (٢) حمود شيت خطاب: الرسول القائد، ص١٨٦، ١٨٧.
       (٧) حل حل: كلمة تُقال عند زجر الدابة. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة حلل ١١/ ١٦٣.
      - (٨) خلات: أي امتنعت عن المشي، والقصواء هي ناقة رسول الله ﷺ .

to F.D

ذَاكَ لَهَا بِخُلُقٍ، وَلَكِنْ حَبَّسَهَا حَابِسُ الْفِيلِ».

ثم قال: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ! لا يَسْأَلُونِي خُطَّةً يُعَظِّمُونَ فِيهَا حُرُمَاتِ اللهِ إِلاَّ أَعْطَيْتُهُمْ إِيَّاهَا»<sup>(١)</sup>.

لقد أعلن رسول الله ين نهجه السلمي، فأقسم أنه سيقبل بأي خطة تحفظ البلد الحرام، وتحفظ الدماء، وتحفظ الأعراض، حتى لو كان فيها شيء من التنازل؛ فبعثت قريش الرسل إلى رسول الله ين تترى، وهدفهم جميعًا هو التخويف والإرهاب، ومحاولة الصدِّ عن البيت الحرام دون قيد أو شرط، لكن رسول الله ين أعلن لبديل بن ورقاء الحزاعي<sup>(٢)</sup> - وهو أول الرسل الذين جاءوه من قريش - أنه يريد الصلح والمعاهدة، فقال رسول الله ين له: «إنَّا لَمْ نَجِى لِقِتَالِ أَحَدٍ، وَلَكِنَّا جِئْنَا مُعْتَمِرِينَ، وَإِنَّ قُرَيْشًا قَدْ نَهِكَتْهُمُ الحَرْبُ وَأَضَرَّتْ بِهِمْ، فَإِنْ شَاءُوا مَادَدْتُهُمْ مُدَّةً وَيُخَلُّوا بَيْنِي وَبَيْنَ النَّاسِ، فَإِنْ أَظْهَرْ فَإِنْ شَاءُوا أَنْ يَدْخُلُوا فِبَهَا دَخَلَ فِيهِ النَّاسُ فَعَلُوا، وَإِلاَ فَقَدْ جَمُوا<sup>(٢)</sup>، وَإِنْ هُمْ أَبُوْا فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَذِهِ لأُقَاتِلَنَّهُمْ عَلَى أَمْرِي هَذَا حَتَّى تَنْفَرِدَ سَالِفَتِي وَلَيْنُفِذَنَّ اللهُ أَمَرُهُ.<sup>(٤)</sup>

ثم توالت الرسل، فقال لهم على مثلها قال لبديل، ثم قرَّر على أن يُرسل رسولاً إلى قريش؛ لعرض وجهة النظر الإسلامية، فاختار على عثهان بن عفان له ليكون سفيرًا للمسلمين إلى داخل مكة، وبالفعل دخل عثهان الله إلى البلد الحرام، ودارت بينه وبينهم مفاوضات، ولكن هذه المفاوضات طالت دون نتيجة حتى مرَّت عدَّة أيام، وأُشيع أن عثهان له قد قُتِل، وقَتْل السفراء إعلان حرب رسمي، وهنا اضْطُرَّ رسول الله على

- (١) البخاري: كتاب الشروط، باب الشروط في الجهاد والمصالحة مع أهل الحرب وكتابة الشروط (٢٧٣١)، (٢٧٣٢)، وابن حبان (٤٨٧٢)، والطبراني: المعجم الكبير (١٣)، وعبد الرزاق في مصنفه ٥/ ٣٣٢.
- (٢) بديل بن ورقاء الخزاعي، أسلم يوم فتح مكة، وذكر ابن إسحاق أن قريشًا يوم فتح مكة لجئوا إلى داره ودار مولاه رافع، وشهد بديل وابنه عبد الله حنينًا والطائف وتبوك، وكان بديل من كبار مسلمة الفتح، وقيل: أسلم قبل الفتح. انظر: ابن عبد البر: الاستيعاب ١/ ٢٣٥، وابن الأثير: أسد الغابة ١/ ٢٣٦، وابن حجر العسقلاني: الإصابة ترجمة رقم (٦١١).
  - (٣) جَمُوا: استراحوا من جهد الحرب. انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ١/ ٩٩.
- (٤) البخاري: كتاب الشروط، باب الشروط في الجهاد والمصالحة مع أهل الحرب وكتابة الشروط (٢٧٣١)، (٢٧٣٢)، وابن حبان (٤٨٧٦)، والطبراني في الكبير (١٣)، والبيهتي في سننه الكبرى (١٨٥٨٧).

أســـــوة للعالمين

(F.P) 235

اضطرارًا إلى القيام ببيعة الرضوان؛ حيث بايع الصحابة على عدم الفرار<sup>(۱)</sup>، ومِنْ نَمَّ أصبح القتال وشيكًا جدًّا، لولا أن عثمان ظهر في هذه اللحظة، وثبت أن الأمر كان مجرَّد إشاعة، فهدأت النفوس واستراحت، ثم ظهر رسول جديد من قِبَل قريش هو سهيل بن عمرو<sup>(۱)</sup>.

ورغم ذلك أصرَّ رسول الله ﷺ على الصلح بكل طريقة، إلاَّ أن قريشًا تأبى، ولكنها في النهاية بدأت تتراجع، وكانت بداية هذا التراجع هو إرسال سهيل بن عمرو، وهو مشهور بالدبلوماسية والقدرة على التحاور، وليس حادًّا في طباعه كبعض الزعماء الآخرين، حتى إن رسول الله ﷺ عندما رآه قال: «قَدْ سَهُلَ لَكُمْ مِنْ أَمْرِ كُمْ»<sup>(1)</sup>. وبالفعل.. وكما توقَّع ﷺ، فقد أراد سهيل أن يُتم الصلح بين قريش والمسلمين، ولكنه أظهر في أثناء الصلح تشدُّدًا وتعنُّتًا، بينها ظهرت في بنود الصلح وطريقة كتابته مرونة الرسول ﷺ ورغبته الأكيدة في الصلح.

فعندما دعا النبي على الكاتب، فقال النبي على الله الرَّحْمَنِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ». قال سهيل: أمَّا الرحمن فوالله ما أدري ما هو، ولكن اكتب: باسمك اللهم كما كنت تكتب. فقال المسلمون: والله لا نكتبها إلاَّ: بسم الله الرحمن الرحيم. فقال النبي على المسلمون: والله لا نكتبها إلاَّ: بسم الله الرحمن الرحيم. فقال النبي على المسلمون: والله لا نكتبها إلاَّ: بسم الله الرحمن الرحيم. فقال النبي على المسلمون: والله لا نكتبها إلاَّ: بسم الله الرحمن الرحيم. فقال النبي على المسلمون: والله لا نكتبها إلاَّ: بسم الله الرحمن الرحيم. فقال النبي على المسلمون: والله لا نكتبها إلاَّ: بسم الله الرحمن الرحيم. فقال النبي على الله الم كما كنت تكتب: باسمك اللهم كما كنت تكتب. فقال النبي على المسلمون: والله لا نكتبها إلاَّ: بسم الله الرحمن الرحيم. فقال النبي على المسلمون: والله لا نكتبها إلاَّ: بسم الله الرحمن الرحيم. فقال النبي على الله ما مددناك عن البيت، ولا قاتلناك، ولكن اكتب: محمد بن عبد الله. فقال النبي على الله ما صددناك عن البيت، ولا قاتلناك، ولكن اكتب: محمد بن عبد الله. فقال النبي على الله ما صددناك عن البيت، ولا قاتلناك، ولكن اكتب: محمد بن عبد الله. فقال النبي على الله ما صددناك عن البيت، ولا قاتلناك، ولكن اكتب: محمد بن عبد الله. فقال النبي على الله ما صددناك عن البيت، ولا قاتلناك، ولكن اكتب: محمد بن عبد الله.

- (١) مسلم: كتاب الإمارة، باب استحباب مبايعة الإمام الجيش عند إرادة القتال وبيان بيعة الرضوان تحت الشـجرة (١٨٥٦ –١٨٥٨)، ورواه الترمـذي (١٥٩١)، والنسـاثي في السـنن (١٨٦٤)، وأحـد في المسـند (١٤٨٦٥)، وابن حبان (٤٥٥١)، والحديث عن جابر بن عبد الله، ورواه أيضًا معقل بن يسار.
- (٢) سهيل بن عمرو بن لؤي بن غالب: هو خطيب قريش ومن أشرافها في الجاهلية، أسرَ يوم بدر كافرًا، فقال عمر: فيا رسول الله، انزع ثنيته فلا يقوم عليك خطيبًا أبدًا». فقال عني: فدّعهُ؛ فَعَسَى أَنْ يَقُومَ مقامًا تَحْمَدُهُ. وعندما ارتدت بعض الأعراب قام خطيبًا – وكان قد أسلم – فقال: فوالله إني أعلم أن هذا الدين سيمتد امتداد الشمس في طلوعها إلى غروبها». انظر: ابن حجر: الإصابة (٣٥٦٩)، وابن الأثير: أسد الغابة ٢ ٦ / ٢٤٦.
- (٣) البخاري: كتاب الشروط، بـاب الشروط في الجهـاد والمصـالحة مـع أهـل الحرب وكتابـة الشروط (٢٧٣١)، (٢٧٣٢)، وابن حبان (٤٨٧٢).

الباب الثالث: النبي ﷺ والتعامل مع غير المسلمين

الزُّهريُّ: وذلك لقوله ﷺ: لا يسألوني خُطَّة يعظَّمون فيها حرمات الله إلاَّ أعطيتهم إيَّاها.) فقال له النبي ﷺ: «عَلَى أَنْ نُخَلُّوا بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْبَيْتِ، فَنَطُوفَ بِهِ». فقال سهيل: والله لا تتحدَّث العرب أنَّا أخذنا ضغطة، ولكن ذلك من العام المقبل. فكتب، فقال سهيل: وعلى أنَّه لا يأتيك منَّا رجلٌ وإن كان على دينك إلاَّ رددته إلينا. قال المسلمون: سبحان الله! كيف يُرَدُّ إلى المشركين وقد جاء مسلمًا؟! فبينها هم كذلك إذ دخل أبو جندل بن سهيل بن عمرو يرسف<sup>(۱)</sup> في قيوده، وقد خرج من أسفل مكَّة حتَّى رمى بنفسه بين أظهر «إنَّنا لمَ نَقْض الْكِتَابَ بَعْدُ». قال النبي ﷺ: «إنَّنا لمَ نَقْض الْكِتَابَ بَعْدُ». قال: فوالله إذَا لم أصاحك على شيء أبدًا. قال النبي أي معشر المسلمين، أرَدُّ إلى المشركين وقد جاء مسلمًا؟! فينها هم كذلك إذ دخل أبو جندل بن هيك بن عمرو يرسف<sup>(۱)</sup> في قيوده، وقد خرج من أسفل مكَّة حتَّى رمى بنفسه بين أظهر المسلمين، فقال سهيل: هذا يا محمَّد أوَّل ما أقاضيك عليه أن تردَّه إليَّ. فقال النبي يَكَة مُوَّ حِرُو في ه قال: ما أنا بمجيزه لك. قال: فوالله إذَا لم أصاحك على شيء أبدًا. قال النبي أي معشر المسلمين، أرَدُّ إلى المشركين وقد جنت مسلمًا؟! ألا ترون ما قد لقيتُ؟! وكان قد عُدًب عذابًا شديدًا في الله <sup>(۲)</sup>.

The F.F

فالرسول ﷺ - كما رأينا - يتنازل عن كتابة البسملة كاملة في أول العهد، ويتنازل عن كتابة وصف نفسه بالرسالة، ويَقْبَلُ أن يعود من هذا العام فلا يطوف بالبيت، ويقبل أن يَرُدَّ من جاءه مسلمًا من أهل مكة إذا طلب أولياؤه ذلك؛ بل ويتفاقم الأمر جدًّا عندما يأتي أبو جندل بن سهيل بن عمرو هه، وهو في حالة شديدة من الإعياء والإجهاد والمعاناة يطلب النصرة من المسلمين، فيطلبه رسول الله ﷺ من سهيل بن عمرو - وهو أبو أبي جندل - فيرفض سهيل، ويُعَلِّقُ نجاح المفاوضات بكاملها على أخذه لهذا الفتى المسلم المعذَّب، وأمام مخاطر فشل المعاهدة يوافق رسول الله ﷺ، من أجل أن يتمَّ الصلح برغم كل ما نراه من أزمات ومعوقات، وبرغم اعتراض كثير من الصحابة، وفي مقدمتهم عمر بن الخطاب هه، ويتحقَّق ما يريده رسول الله ﷺ، وتُوَقَّع المعاهدة من نسختين

(١) يرسف في قيوده: الرسف هو مشي المقيد. انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ١/١٢٣. (٢) البخاري: كتاب الشروط، باب الشروط في الجهاد والمصالحة مع أهل الحرب وكتابة الشروط (٢٧٣١)، (٢٧٣٢)، ومسلم: كتاب الجهاد والسير، باب صلح الحديبية في الحديبية (١٧٨٤). أســــوة للعالمين

ثم إن أروع ما في معاهدات رسول الله ﷺ هو الجانب العملي التطبيقي الذي تلا كتابة هذه المعاهدات؛ حيث رفض النبي استقبال أبي بصير<sup>(١)</sup> – وهو رجل من قريش دخل في الإسلام – بعدما فرَّ بدينه من مكة، ولكن قريشًا أرسلوا رجلين في طلبه، فقالا لرسول الله ﷺ: العهد الذي جَعَلْتَ لنا. فدفعه إلى الرجلين.

فمن وفائه ﷺ أنه يردُّ مسلمًا جاءه إلى المدينة المنورة، والمدينة أحوج ما تكون إلى الرجال والجند، والرجل مسلمٌ قد يُفْتَنُ في دينه ويُعَذَّب، ومع ذلك يردُّهُ؛ لأن بنود المعاهدة نصَّت على ذلك، وليس له إلا الوفاء، وقد تعجَّب أبو بصير شه نفسه من ردِّ فعل الرسول ﷺ، فقال متسائلاً: يا رسول الله، أتردُّني إلى المشركين يفتنوني في ديني؟! قال ﷺ: آيا أَبَا بَصِيرٍ، انْطَلِقْ فَإِنَّ اللهَ تَعَالَى سَيَجْعَلُ لَكَ وَلَكِنْ مَعَكَ مِنَ المُسْتَضْعَفِينَ فَرَجًا

وبالفعل استطاع أبو بصير أن يعسكر بمنطقة سِيف البحر<sup>(٣)</sup>، وبدأ يقطع الطريق على قوافل قريش، وقريش لا تستطيع أن تفعل له شيئًا، ولا تستطيع أن تلوم رسول الله ﷺ؛ لأنه ليس تحت سيطرته، وسمع بمكانه مسلمون آخرون في مكة، فقرَّروا أن يلتحقوا به؛ ليكونوا له عونًا على قطع الطريق على قوافل مكة، فلحق به أبو جندل بن سهيل بن عمرو، ولحق به سبعون آخرون من المسلمين الذين لا يستطيعون اللحاق بالمدينة لشروط المعاهدة، ولا يستطيعون البقاء في مكة لتعذيب الكفار لهم، وازدادت حدَّة الصدام بشدَّة بين هذه المجموعة المسلمة وبين قوافل قريش، حتى اضطُرَّت قريش أخيرًا إلى أن تذهب إلى رسول الله ﷺ، وترجوه أن يُلْحِقَ هـؤلاء به<sup>(٤)</sup>، ولأن الرسول ﷺ يريد حقيقة أن

- (١) هو أبو بصير عتبة بن أسيد بن جارية الثقفي: مشهور بكنيته، هرب من الكفار في هدنة الحديبية إلى رسول الله فطلبته قريش ليرده الرسول على إليهم، ولما علم أن الرسول على سيرده خرج إلى سيف البحر، واجتمع إليه كل مَن فرَّ مِن المشركين. انظر: ابن عبد البر: الاستيعاب ٣/ ١٤٥، وابن الأثير: أسد الغابة ٣/ ٤٥٤، وابن حجر العسقلاني: الإصابة، الترجة (٥٣٩٨).
  - (٢) ابن هشام: السيرة النبوية ٤/ ٢٩١.

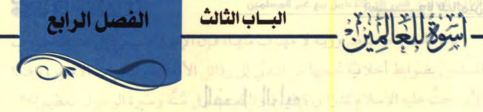
(T.) -275

(٣) سِيف البحر : أي ساحله، وهذا المكان عينه ابن إسحاق فقال: حتى نزل العِيص. قال: وكان طريق أهل مكة إذا قصدوا الشام. وقال ابن حجر : وهو يحاذي المدينة إلى جهة الساحل. انظر : فتح الباري ٨/ ٢٨٣. (٤) الحديث السابق. يتعايش في سلام مع مَنْ حوله من المشركين فإنه قَبِل بذلك، وضمَّهم إليه، ولو شاء لتركهم يُنَغِّصون على قريش حياتها، ويُضعفون قوتها، ويستنزفون ثرواتها، ولكنه كان يتعامل مع قريش في صفاء نفس لا يدركه إلاَّ مَنْ عرف رسول الله ﷺ. هكذا كانت معاهداته ﷺ مع غير المسلمين معاهدات قائمة على الوفاء والعدل

Tes To

وحب السلم، فها أحوج العالم اليوم أن يتعلَّم مثل هذه القيم!

\* \* \*



البساب الثالث



إن ألحرب ظاهرة اجتماعية قليمة ما - ب الإنسان متلة تشاتا عل الأرض وتختلف الحرب من عقيلة إلى أخرى فالحرب عند اليهود حرب تدميرية؛ لاعتفادهم حروبه ﷺ مع غير المسلمين المسلمين السلام، وإنها السيف»("). بل إنه يقول: «إننى جنت لألقى على الأرض التار، وما أديد المبحث الأول: أخلاقه عنه أثناء الحرب وبعدها المبحث الثاني: أخلاقه ﷺ مع الأسرى ....

white the state of the second second second second second

المعتالار المراجع ورا الويدها

أما الحرب عند المسلمين فيهى دومها اضبطرارية؛ كفيرورة لتأمين شبل المدعوة، واللمفاع عن حرية العقياة وحرمات المسلمين وأعراضهم لا مبادأة للقهر والتسلط. فليس الإسلام وحده هر الملاح من القتل وليس الكفر ومده عو الموجب له وهذا ما قرَّوه فقهاء المالكية والحنفية والحنامات. أن مناط القتال عو الحرابة والمقاتلة والاعتداء وليس الكفر ؛ فلا يُقتل شخص لمجرَّد خالفته للإسلام، إنها يقتل لاعتدائه على الإسلام. وغير المقاتل لا يجوز قتاله، وإنها يُلتزم معه جانب السام (٣).

ولسنا نعني بحتمية الحروب أننا نشتهيها أو نترقب حلوثهاء بل نحن على العكس من ذلك، فنحن المسلمين لا نجعل الحرب إلا أخر القرارات، وتهاية الحلول، ولا يسعى

MILLING NEW TOTAL TITLE Des to the 21.11

تَاللَّهِ مَا اتُّبِعَ النَّبِيُّ مُحَمَّدٌ

لَو كَانَ فَظًّا أَوْ غَلِيظًا قُلْبُهُ

\_وة للعالمين Ìس

(۳.1) -2æ

الفصل الرابع: حروبه ﷺ مع غير المسلمين 16

إن الحرب ظاهرة اجتماعية قديمة، صاحبت الإنسان منذ نشأته على الأرض، وتختلف الحرب من عقيدة إلى أخرى؛ فالحرب عند اليهود حرب تدميرية؛ لاعتقادهم أنهم أرقى الشعوب، وعند المسيحيين هي نار تُلقى على الأرض لتشعلها، وهذا ما يقوله الإنجيل المحرَّف: «لا تظنوا أنني جئت أنشر السلام على الأرض، إنني لم آت أحمل السلام، وإنها السيف»<sup>(۱)</sup>. بل إنه يقول: «إنني جئت لأُلقي على الأرض النار، وما أريد من ذلك إلاً اشتعالها»<sup>(۲)</sup>، وهذا ما فعله الصليبيون عندما استولوا على بيت المقدس فذبحوا سبعين ألف مسلم!

أما الحرب عند المسلمين فهي دومًا اضطرارية؛ كضرورة لتأمين سُبُل الدعوة، والدفاع عن حرية العقيدة وحرمات المسلمين وأعراضهم، لا مبادأة للقهر والتسلط، فليس الإسلام وحده هو المانع من القتل، وليس الكفر وحده هو الموجب له، وهذا ما قرَّره فقهاء المالكية والحنفية والحنابلة، أن مناط القتال هو الحرابة والمقاتلة والاعتداء وليس الكفر؛ فلا يُقتل شخصٌ لمجرَّد مخالفته للإسلام، إنها يُقتل لاعتدائه على الإسلام، وغير المقاتل لا يجوز قتاله، وإنها يُلتزم معه جانب السلم<sup>(٣)</sup>.

ولسنا نعني بحتمية الحروب أننا نشتهيها أو نترقَّب حدوثها، بل نحن على العكس من ذلك، فنحن المسلمين لا نجعل الحرب إلاَّ آخر القرارات، ونهاية الحلول، ولا نسعى إليها إلا لردِّ حقَّ، أو دفعِ شرِّ، أو تأمينِ حياة.

> (١) إنجيل متى، الإصحاح العاشر ٣٤. (٢) إنجيل لوقا، الإصحاح الثاني عشر. (٣) الإمام مالك: المدونة الكبرى ٣/٢، الشوكاني: فتح القدير ٤/٢٩١.

70 F. 9

فإذا كانت الحرب ضرورية لا مهرب منها، فإن الإسلام سعى إلى ضبط حروب المسلمين بضوابط أخلاقيَّة تحميها من التدنِّي إلى رذائل الأفعال، ومنكرات الأمور، وهذا الأمر حتَّ عليه الإسلام كثيرًا في كتاب الله الكريم، وفي سُنَّة وسيرة الرسول العظيم عَيَّة . وسنتناول طبيعة حروبه عَيَّة مع غير المسلمين من خلال المبحثين التاليين: المبحث الأول: أخلاقه عَيَّة أثناء الحرب وبعدها المبحث الثاني: أخلاقه عَيَّة مع الأسرى

\* \* \*

وة للعالمين أس

(۳۱۰) \_ -2æ

## المبحث الأول: أخلاقه على أثناء الحرب وبعدها

إن مشروعية القتال في الإسلام تختلف عن غيرها من الأنظمة والقوانين، ومن شاء أن يدرس طبيعة الحروب الإسلامية؛ فليدرس طبيعة الإسلام ذاته حتى لا يُطَبِّق على هذه الحروب مقاييس غيرها من حروب التوشَّع والعدوان<sup>(١)</sup>.

ورؤية رسول الله على للدوافع التي ينبغي أن تقوم الحرب من أجلها واضحة؛ وهي دوافع لا يُنكرها منصف، ولا يعترض عليها محايد، وهذه الدوافع تشمل رَدَّ العدوان، والدفاع عن النفس والأهل والوطن والدين، وكذلك تأمين الدين والاعتقاد للمؤمنين الذين يحاول الكافرون أن يفتنوهم عن دينهم، وأيضًا حماية الدعوة حتى تُبَلَّغ للناس جيعًا، وأخيرًا تأديب ناكثي العهد<sup>(٢)</sup>.

ومع أن أهداف القتال في الإسلام كلها نبيلة إلاً أن رسول الله على لم يكن متشوِّقًا لحرب الناس؛ وذلك على الرغم من بدايتهم للعدوان، وعداوتهم الظاهرة للمسلمين، لذلك نرى ابن القيم على يقول في زاد المعاد تحت عنوان الدعوة قبل القتال: «وكان يَأْمُر أمير سريته أن يدعو عدُوَّه قبل القتال إمَّا إلى الإسلام والهجرة، أو إلى الإسلام دون الهجرة، ويكونون كأعراب المسلمين ليس لهم في الفَيْء نصيب، أو بذل الجزية، فإن هم أجابوا إليه قَبِلَ منهم، وإلا استعان بالله وقاتلهم»<sup>(٣)</sup>.

وباستقراء سيرة الرسول ﷺ في المعارك الحربية المختلفة - سواء ما فعله بنفسه ﷺ ، أو ما كان يُوصِي به صحابته ، جميعًا في عملياتهم الحربية - تتَّضح لنا ملامح منهج الأخلاق الرائع الذي طبَّقه عمليًّا في حياته.

> (١) الدكتور عبد اللطيف عامر: أحكام الأسرى والسبايا في الحروب الإسلامية، ص٤٥،٤. (٢) أنور الجندي: بماذا انتصر المسلمون؟ ص ٥٧–٦٢ بتصرف. (٣) ابن القيم: زاد المعاد ٣/ ٩٠.

الباب الثالث: النبي ﷺ والتعامل مع غير المسلمين

the CID

إن المتأمل لحروب النبي ﷺ مع أعدائه سواء من المشركين، أو اليهود، أو النصارى، ليَجِد حُسن خُلق النبي ﷺ مع كل هؤلاء الذين أذاقوه ويلات الظلم والحيف والبطش، إلاَّ أنه كان يعاملهم بعكس معاملاتهم له.

فإذا تأمَّلْنا وصيته بلا لأصحابه المجاهدين الذين خرجوا لرد العدوان نجد في جنباتها كمال الأخلاق ونُبل المقصد فها هو ذا رسولُ الله بلا يوصي عبدَ الرحمن بن عوف عندما أرسله في شعبان سنة (٦ هـ) إلى قبيلة كلب النصرانية الواقعة بدومة الجندل؛ عندما أرسله في سبيل الله، فقَاتِلُوا مَنْ كَفَرَ بِالله، لاَ تَعُلُّوا، وَلاَ تَعْدَرُوا، وَلاَ تُمَتَّلُوا، وَلاَ تَقْتُلُوا، وَلاَ تُعَمَّلُوا، وَلاَ تَقْتُلُوا، وَلاَ تَعْتُلُوا، وَلاَ تَقْتُلُوا، وَلاَ تَقْتُلُوا، وَلاَ تَقْتُلُوا، وَلاَ تَعْتُلُوا، وَلاَ تَعْتُلُوا، وَلاَ تَقْتُلُوا، وَلاَ تَقْتُلُوا، وَلاَ تَقْتُلُوا، وَلاَ تَعْتُلُوا، وَلاَ تَعْتُلُوا، وَلاَ تُعَلَّعُهُ مُعَاتُ بِعُلُوا، وَلاَ تُعْلَقُونُهُ مُوا مُولاً مُنْهُ مُنَا مُعَانا ما ما الله في من الله في سبيل الله، لا تقا له ما له فقات الله الله الله فقات أنه ما الله فقات أنه ما ما ما ما الله الله الله فقات في سبيل الله، الما يتقاتُ أوا وَلِيدًا، فَقَدَا عَهُدُا عَلَمُ أَسْ

وكذلك كانت وصيته ﷺ للجيش المتَّجه إلى معركة مؤتة؛ فقد أوصاهم ﷺ قائلاً: «اغْزُوا بِاسْم الله فِي سَبِيلِ الله، قَاتِلُوا مَنْ كَفَرَ بِالله، اغْزُوا وَلاَ تَغُلُّوا، وَلاَ تَغْدِرُوا، وَلاَ تَمْثُلُوا، وَلاَ تَقْنُلُوا وَلِيدًا، أَوِ امْرَأَةَ، وَلا كَبِيرًا فَانِيًا، وَلاَ مُنْعَزِلاً بِصَوْمَعَةٍ»<sup>(1)</sup>.

كما كان النبي ﷺ في حروبه عادلاً؛ فلا يتجاوز في عقاب المحاربين أو من أرادوا خيانته (صورة للمقارنة رقم ١١)، تدلُّنا على ذلك مواقف كثيرة في حياته ﷺ؛ منها موقف عجيب مع اليهود الذين دسُّوا له السُّمَّ ليقتلوه بعد فتح خير! فقد قال أبو هريرة شه: لما فُتحت خير أُهدَيَتْ للنبي ﷺ شاة فيها سُمٌّ، فقال النبي ﷺ: «اجْمَعُوا إلَيَّ مَنْ كَانَ هَا هُنَا مِنْ يَهُودَ». فَجُمِعُوا له فقال: «إِنِّي سَائِلُكُمْ عَنْ شَيْءٍ، فَهَلْ أَنْتُمْ صَادِقِيَّ عَنْهُ؟» فقالوا: نعم. قال لهم النبي ﷺ: «مَنْ أَبُوكُمْ؟» قالوا: فلان. فقال: «كَذَبْتُمْ، بَلْ أَبُوكُمْ فلكنَّهُ. قالوا: نعم. قال لهم النبي تي الذي تي ما يتكمُ عن شَيْءٍ، فقال النبي قال أن عنه عنه كَانَ فلكنَّهُ. قالوا: مَدَقُتَ. قال: «فَهَلْ أَنْتُمْ صَادِقِيَّ عَنْ شَيْءٍ إِنْ سَأَلْتُ عَنْهُ؟» فقالوا: نعم يا أبا القاسم، وإن كذبنا عرفت كذبنا كما عرفته في أبينا. فقال لهم: «مَنْ أَهْدُوا النَّارِ؟» قالوا: نكون فيها يسيرًا ثمَّ تخلفونا فيها.

- الحاكم (٨٦٢٣)، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. وقال الـذهبي في التلخـيص: صحيح. والطبراني: المعجم الأوسط (٤٦٧١)، وقال الهيثمي: رواه الطبراني في الأوسط وإسناده حسن. انظـر: مجمع الزوائد ومنبع الفوائد ٥/ ١٤٤.
- (٢) أخرج الحديث بدون ذكر قصة أهل مؤتة الإمامُ مسلم في صحيحه، كتـاب الجهاد والسير: بـاب تـأمير الإمام الأمـراء علـى البعـوث ووصيته إياهم بـآداب الغـزو وغيرهـا (١٧٣١)، وأبـو داود (٢٦١٣)، والترمذي (١٤٠٨)، والبيهقي (١٧٩٣٥).



صورة رقم (١١)

مجزرة صبرا وشاتيلا

في عام ١٤٠٢ هـ/ الموافق ١٩٨٢/٩/٩، قامت القوات الإسرائيلية بقيادة آرييل شارون بعملية بشعة، حيث حاصرت مخيمي (صبرا وشاتيلا) في جنوب لبنان، وبداية من يوم ١٩٨٢/٩/١٦ بدأت قوات حزب الكتائب المارونية بمساندة القوات الإسرائيلية بعمليات قتل جماعية لم تذر أحدًا من سكان المخيم وذلك على مدار يومين كاملين، وقد راح ضحية هذه العملية الغادرة أكثر من ٣٥٠٠ قتيل: منهم ٨٠٠ من النساء غير الأطفال والشيوخ والعجزة، ولم يكتف المجرمون بذلك بل هجموا على مستشفى عكا، ومستشفى غزة، وتمت عمليات قتل للأطباء والمرضى، وتمت المذبحة بمناسبة السنة العبرية الجديدة <sup>(1)</sup>.

(1) فواز طرابلسي: تاريخ لبنان الحديث ص ٣٨٠، ٣٨١.

فقال النبي ﷺ : «اخْسَنُوا فِيهَا، وَالله لاَ نَخْلُفُكُمْ فِيهَا أَبَدًا». ثم قال: «هَلْ أَنْتُمْ صَادِقِيَّ عَنْ شَيْء إِنْ سَأَلْتُكُمْ عَنْهُ؟» فقالوا: نعم َيا أبا القاسم. قال: «هَلْ جَعَلْتُمْ فِي هَذِهِ الشَّاةِ سُمَّا؟» قالوا: نعم. قال: «مَا حَلَكُمْ عَلَى ذَلِكَ؟» قالوا: أردنا إن كنتَ كاذبًا نستريح، وإن كنتَ نبيًّا لم يضرَّك<sup>(۱)</sup>.

لقد قام رسول الله على بتحقيق هادئ غير منفعل مع اليهود الذين دبَّروا مؤامرة اغتياله، وأقام عليهم الحُجَّة حتى اعترفوا بألسنتهم بأنهم دَبَّروا محاولةَ القتل، واكتشف على أن هذه المجموعة من اليهود قد أمَرت إحدى نساء اليهود لتضع السُّمَّ بنفسها في الشاة، ثم تُقَدِّمها إلى رسول الله على فالرجال هم الذين أمروا، والتي نفذَّت الأمر وباشرت الفعل هي المرأة.

ولقد قال الصحابة ، لرسولنا على الله تقتلها ؟! فرفض على النها محاولة قتل، وليست قتلاً فعلاً، فلا يجوز قتلها! ثم إنه على لم يعاقبها، ولا مَنْ أمزها من اليهود بأي عقابٍ لأنه قَبِلَ حُجَّتَهُمْ: لو كان كاذبًا استراحوا، ولو كان نبيًّا لم يضرّه! لقد قَبِلَ على حُجَّتهم مع أنَّ أحدًا منهم لم يُؤْمن عمَّا يُوَضِّح أنهم لم يفعلوا ذلك أملاً في ظهور الحقيقة، ولكن فعلوا ذلك حَسَدًا من عند أنفسهم، وبُغضًا لرسول الله على، ومع كل ذلك لم يعاقبهم.

إلاَّ أن أحد الصحابة وهو بشر بن البراء بن معرور<sup>(٢)</sup> لله كان قد أكل مع رسول الله على من الشاة المسمومة فمات مقتولاً بسُمِّهَا، فهنا أمر رسولُ الله على بقتل المرأة قِصاصًا، ولم يُقْتَل معها أحدٌ من أهل خيبر، يقول القاضي عياض على : «لم يقتلها رسول الله على أولاً حين اطَّلع على سُمِّهَا، وقيل له: اقتُلْها. فقال: «لا». فليَّا مات بشر بن البراء من ذلك

(١) البخاري: كتاب الطب، باب ما يُذكر في سَمَّ النبيﷺ (٥٧٧٧)، وأبو داود (٤٥٠٨)، وأحد (٩٨٢). (٢) هو بشر بن البراء بن معرور الأنصاري الخزرجي، شهد العقبة وبدرًا وأحدًا والخندق، ومات بخيبر حين افتتاحها من تلك الأكلة التي أكلها مع رسول الشﷺ، قيل: إنه لم يبرح من مكانه حين أكل منها حتى مات. انظر: ابن الأثير: أسد الغابة ١/ ١١٥، ١٦٦، وابن عبد البر: الاستيعاب ١/ ٥١، وابن حجر العسقلاني: الإصابة الترجة (٦٥٤). أس\_\_\_\_وة للعالمين

سلَّمها لأوليائه، فقَتَلوها قِصَاصًا»<sup>(١)</sup>.

(T1) 235

ولعلَّ من أبرز أخلاق النبي ﷺ في حروبه خُلق الرحمة؛ فلقد كان النبي ﷺ رحيمًا بالطفل الصغير، والشيخ الكبير، والنساء والمرضى والعواجز، وكان رسول الله ﷺ يوصي قادة الجند بالتقوى ومراقبة الله ﷺ؛ ليدفعه إلى الالتزام بأخلاق الحروب، وبالرحمة في المعاملات حتى في غياب الرقابة البشرية عليه، ولم يكن يكتفي بذلك بل كان يأمر أوامر مباشرة بتجنُّب قتل الولدان<sup>(٢)</sup>.

يقول بريدة (1 حسول الله على الله على جيش أو سريَّة أوصاه في خاصَّت بقول بريدة (1 حسن الله على جيش أو سريَّة أوصاه في خاصَّت بتقوى الله ومن معه من المسلمين خيرًا، وكان عما يقوله: «.. وَلاَ تَقْتُلُوا وَلِيدًا..» (٣).

وكان إذا أخطأ المسلمون في حروبهم مع عدُوِّهم، وقتلوا أطفالاً صغارًا، كان ذلك يُغضب رسول الله على أشدَّ الغضب، ومثال ذلك ما رواه الأسود بن سريع الله أنَّ رسول الله على بعث سريَّة يوم حنين فقاتلوا المشركين، فأفضى بهم القتل إلى الذُّرَيَّة<sup>(3)</sup> فلمَّا جاءوا قال رسول الله على : «مَا حَمَلَكُمْ عَلَى قَتْلِ الذُّرَيَّةِ ؟» قالوا: يا رسول الله، إنَّها كانوا أولاد المشركين. قال: «أَوَهَلْ خِبَارُكُمْ إِلاَّ أَوْلاَدُ المُشْرِكِينَ؟! وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ مَا مِنْ نَسَمَة تُولَدُ إِلاَّ عَلَى الْفِطْرَةِ حَتَى يُعْرِبَ عَنْهَا لِسَائُمًا »<sup>(0)</sup>.

و كان رسول الله على عن قتل النساء؛ فعن رباح بن ربيع قال: كنًّا مع رسول الله على في غزوةٍ، فرأى النَّاس مجتمعين على شيءٍ؛ فبعث رجلاً فقالً: النظُرُ: عَلاَمَ اجْتَمَعَ هَؤُلاَءِ؟» فجاء؛ فقال: على امرأةٍ قتيلٍ. فقال: الله كَانَتْ هَذِهِ لِتُقَاتِلَ ». قال: وعلى المقدِّمة

- (١) النووي: المنهاج ١٤/ ١٧٩.
- (٢) ابن كثير: البدآية والنهاية ١/٣٣٧، وابن حبان: السيرة النبوية ١/٣٤٦، وابن هشام: السيرة النبوية ٥/١٢٧، والسهيلي: الروض الأنف ١/٩٩٥.
- (٣) مسلم: كتاب الجهاد والسير، باب تأمير الإمام الأمراء على البعوث ووصية إياهم بـآداب الغـزو وغـيره (١٧٣١).
  - (٤) أي الأطفال.
- (٥) أحمد (١٥٦٢٦)، والحاكم (٢٥٦٦)، وعبد الرزاق (٢٠٠٩١)، والبيهقي في سننه الكبرى (١٨١١٤)، وقال الألباني: صحيح. انظر: السلسلة الصحيحة (٤٠٢).

خالد بن الوليد؛ فبعث رجلاً فقال: ﴿ قُلْ لَخِالِدٍ: لاَ يَقْتُلَنَّ امْرَأَةً وَلا عَسِيفًا (<sup>١)</sup>» (٢).

ومن أخلاقه في الحروب أيضًا أنه كان يعذر أولئك الذين أكرهوا على القتال، فقد روى ابن عباس هينخان النبي تي المحقال لأصحابه فُبَيْلَ غزوة بدر: ﴿ إِنِّي قَدْ عَرَفْتُ أَنَّ رِجَالاً مِنْ بَنِي هَاشِم وَغَبْرِهِمْ قَدْ أُخْرِجُوا كَرْهًا، لاَ حَاجَةَ لَهُمْ بِقِتَالِنَا، فَمَنْ لَقِيَ مِنْكُمْ أَحَدًا مِنْ بَنِي هَاشِم فَلاَ يَقْتُلُهُ، وَمَنْ لَقِي أَبَا الْبَخْتَرِيِّ بْنَ هِشَام بْنِ الحَارِفِ بْنِ أَسَدٍ فَلاَ يَقْتُلُه، وَمَنْ لَقِي الْعَبَاس بْ

كما كان النبي ﷺ حريصًا على أن يغرس في نفوس الصحابة نحلق الوفاء في الحرب؛ فقد كان يوَدِّع السرايا موصِيًا إيَّاهم: «.. وَلا تَغْدِرُوا. <sup>(٤)</sup>. وقد وصلت أهمية الأمر عند رسول الله ﷺ أن يتبرَّأ من الغادرين ولو كانوا مسلمين، ولو كان المغدورُ به كافرًا؛ فقد قال النبي ﷺ: « مَنْ أَمَّن رَجُلاً عَلَى دَمِّهِ فَقَتَلَهُ، فَأَنَا بَرِيءٌ مِنَ القَاتِل، وَإِنْ كَانَ المَقْنُولُ كَافِرًا"<sup>(٥)</sup>.

وكان ﷺ حريصًا كل الحرص على حقن الدماء، فيقبل إسلام الشخص مهما كان تاريخه العدائي؛ ومن أمثلة ذلك ما رأيناه منه ﷺ عندما أنكر على أسامة بن زيد ، قتله لمشرك محارب بعد أن أعلن إسلامه، مع أن كل الظروف كانت تشير إلى أن المشرك لم يعلن إسلامه إلاَّ تَقِيَّة! فقد روى الإمام مسلم أن رسول الله ﷺ بعث بَعثًا من المسلمين إلى قوم من المشركين (1)، وأنهم التقوا، فكان رجل (٧) من المشركين إذا شاء أن يقصد إلى رجل من

- (١) العسيف: الأجير. انظر: العظيم آبادي: عون المعبود ٧/ ٢٣٦.
- (٢) أبو داود: كتاب الجهاد، باب في قتل النساء (٢٦٦٩)، وابـن ماجـه (٢٨٤٢)، وأحـد (١٧٦٤٧)، وابـن حبان (٤٧٨٩)، والحاكم (٢٥٦٥)، وقال: صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه ووافقه الـذهبي. وقـال الألباني: صحيح. انظر السلسلة الصحيحة (٢٠١).
  - (٣) ابن هشام: السيرة النبوية ١/ ٦٢٨، وابن كثير: السيرة النبوية ٢/ ٤٣٦.
- (٤) مسلم عن بريدة بن الحصيب: كتاب الجهاد والسير، باب تأمير الأمير الأمراء على البعـوث (١٧٣١)،
   والموطأ (٩٦٦)، وأبو داود (٢٦١٣)، والترمذي (١٤٠٨)، وابن ماجه (٢٨٥٧).
- (٥) البخاري: التاريخ الكبير ٣/ ٣٢٢، واللفظ له، وابن حبان (٥٩٨٢)، والبزار (٢٣٠٨)، والطبراني: المعجم الكبير (٦٤)، والمعجم الصغير (٣٨)، والطيالسي في مسنده (١٢٨٥)، وأبو نعيم في الحلية ٩/ ٢٤ من طرق عن السدي عن رفاعة بن شداد به. وقال الألباني: صحيح. انظر صحيح الجامع (٦١٠٣).
- (٦) تذكر الروايات أن ذلك كان في سرية غالب بن عبد الله الليثي في رمّضان سّنة (٧هـ) إلى بني عُوَال، وبني عبد ابن ثعلبة بالميفعة. وقيـل: إلى الحُرَقَـات مـن جهينـة، في مائـة وثلاثـين رجـلاً. انظـر: عيـون الأثـر ١٥٦/٢
  - (۷) قيل هو: ئهيك بن مرداس.

#### أســـــوة للعالمين

المسلمين قصد له فقتله، وأن رجلاً من المسلمين قصد غفلته قال – أي الراوي: وكنا نُحَدَّث أنه أسامة بن زيد هه، فلمَّا رفع عليه السيف، قال: لا إله إلا الله. فقتله، فجاء البشير إلى النبي عَنْه، فسأله فأخبره، حتى أخبره خبر الرجل كيف صنع، فدعاه فسأله فقال: «لَم قَتَلْتَه؟!» قال: يا رسول الله، أَوْجَعَ في المسلمين، وقتل فلانًا وفلانًا. وسمَّى له نفرًا، وإني حملت عليه، فلمَّا رأى السيف؟ قال: لا إله إلا الله. قال رسول الله عَنْ ، أَقَتَلْتُهُ؟!» قال: نعم. قال: «فَكَيْفَ تَصْنَعُ بِلاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ إِذَا جَاءَتْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ؟!» قال: يا رسول الله، استغفر لي. قال: «وَكَيْفَ تَصْنَعُ بِلاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ إِذَا جَاءَتْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ؟!» قال: يا فجعل لا يزيده على أن يقول: «كَيْفَ تَصْنَعُ بِلاَ إِلَهَ إِلاَ اللهُ إِذَا جَاءَتْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ؟!».

("1) 225

لقد كان هذا تعليمًا منه على اللأُمَّة كلها، وتحذيرًا شديدًا من القتل في غير محلِّه، بل هو في الوقت نفسه حِرْص شديد من النبي على تفادي القتل عند أول فرصة تسنح بذلك؛ مَّا يؤكد لنا أن القتال في الإسلام إنها هو أمر لا يكون إلاَّ عند الحاجة الماسَّة إليه، ومتى وُجِدَت أيَّةُ فرصة للخروج من القتال وحفظ الدماء؛ كان الأخذ بها هو منهج الإسلام ومنهج الرسول على .

فلم يكن النبي على من هواة الحرب، بل كان ينأى عنها ما وجد إلى ذلك سبيلاً؛ ولذا كان النبي على يعرض الإسلام أو الجزية أولاً، فإن أصرً العدُوُّ على القتال، حارب الرسول على، ولكنه لا يغلق باب المسالمة؛ فإن رغب العدُوُّ في الصلح حتى بعدما تظهر بشائر النصر للمسلمين، كان الرسول على يقبل الصلح، ويُقِرُه، ومن ذلك ما حدث في غزوة خيبر؛ حيث يقول ابن كثير: فلما أيقنوا<sup>(٢)</sup> بالهلكة، وقد حصر هم رسول الله على أربعةَ عشرَ يومًا نزل إليه ابن أبي الحقيق؛ فصالحه على حقن دمائهم ويُسَيِّرُهم، ويُحَلُّون بين رسول الله على والين ما كان على ظهر إنسان<sup>(٣)</sup>، فقال رسول الله على العدة والجراع والحلقة وعلى البَرِّ، إلا ما كان على ظهر إنسان<sup>(٣)</sup>، فقال رسول الله على المراحد الله على المراحد والله على المراحد والله على المراحد المراحد والمي أول بين

> (١) مسلم: كتاب الإيمان، باب تحريم قتل الكافر بعد أن قال لا إله إلا الله (٩٧). (٢) أي اليهود. (٣) يعني: لباسهم.

Zes (TIV)

اللهِ وَذِمَّةُ رَسُولِهِ إِنْ كَتَمْتُمْ شَيْئًا». فصالحوه على ذلك (١).

ومن عظمة أخلاقه في الحروب أيضًا أنه لم يفكَّر – ولو لمرة واحدة – في حياته على إكراه أحد على الإسلام، وقد ظهر ذلك في كل مواقف حياته؛ منها على سبيل المثال موقفه بي مع أعرابي خطَّط لقتله؛ فقد روى جابر بن عبد الله هه، يقول: قاتل رسول الله بي معارب خصفة<sup>(٢)</sup> بنخل، فرأوا من المسلمين غرَّةَ، فجاء رجل منهم يقال له: غورث بن الحارث حتى قام على رأس رسول الله بي بالسيف، فقال: من يمنعك مني؟ قال: «الله». فسقط السيف من يده، فأخذه رسول الله بي فقال: «مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِّي؟!» قال: كن كخير أخذ، قال: «أتَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهُ إِلاَ اللهُ؟» قال: لا، ولكني أعاهدك أن لا أقاتلك، ولا أكون مع قوم يقاتلونك. فخلًى سبيله!! قال: لا، ولكني أعاهدك أن لا أقاتلك، ولا أكون مع قوم يقاتلونك. فخلًى سبيله!! قال: فذهب إلى أصحابه<sup>(٣)</sup> قال: قد جتنكم من عند خير الناس<sup>(١)</sup>. فهذا رجل أمسك السيف، ووقف به على رأس رسول الله بي يتهدده بالقتل، ثم نجَّى الله فلا رسوله، وانقلبت الآية، فأصبح السيف في يد رسول الله بي مو عذلك فالحقد والغلُّ لا يعرفان طريقها أبدًا إلى قلبه بي ؛ فإنه يعرض عليه الإسلام، فيرفض الرجل، ولكن يعاهده على عدم قتاله، فيقبل منه رسول الله بي بساطة، ويعفو عنه،

ولأن المعارك التي خاضها الرسول ﷺ والمسلمون لم تكن بهدف الانتقام؛ لذلك كان تعامله ﷺ مع المهزومين تعاملاً يتَّسم بالحسنى والعفو والصفح، بل وينكر وبقوَّة على من يخالف هذا الأمر؛ ومن نهاذج هذا العفو ما رواه مسلم في صحيحه في أحداث الحديبية عن سلمة بن الأكوع<sup>(ه)</sup> ۞ قال: «ثم إن المشركين راسلونا الصلح حتى مشى بعضنا في

- (۱) ابن كثير: السيرة النبوية ۳/ ۳۷٦.
- (۲) محارب خصفة بن قيس بن عيلان من بطون عدنان.
- (٣) ذكر ابن حجر أن قومه أسلموا. انظر : فتح الباري ٧/ ٤٢٨ .
- (٤) البخاري: كتاب المغازي، باب غزوة ذات الرقاع (٤١٢٧)، ومسلم: كتاب الفضائل، بـاب توكله على الله تعالى وعصمة الله تعالى له من الناس (٨٤٣).
- (٥) سلمة بن الأكوع: هكذا يقول جماعة أهمل الحديث، ينسبونه إلى جده، وهو سلمة بـن عمرو بـن الأكوع الأسلمي. كان ممن بايع تحت الشجرة، وكان شجاعًا راميًّا سخيًّا خيرًا فاضلاً. توفي بالمدينة سنة ٧٤هـ عـن ٨٠ سنة. انظر: ابن الأثير: أسد الغابة ٢/ ٢٩٨، وابن حجر العسقلاني: الإصابة ترجة رقم (٣٣٨٥).

#### وة للعالمين

(TIN) 235 أس\_\_ بعض واصطلحنا... قال: فلمًّا اصطلحنا نحن وأهل مكة واختلط بعضنا ببعض أتيت شجرة؛ فكسحت شوكها؛ فاضطجعت في أصلها. قال: فأتاني أربعة من المشركين من أهل مكة فجعلوا يقعون في رسول الله ﷺ؛ فأبغضتهم، فتحوَّلْتُ إلى شجرة أخرى، وعلَّقوا سلاحهم واضطجعوا، فبينها هم كذلك إذ نادى منادٍ من أسفل الوادي: يا لَلْـمُهاجرين! قُتِلَ ابنُ زُنَيْم. قال: فاخترطت سيفي، ثم شدَّدت على أولئك الأربعة وهم رُقُود؛ فأخذت سلاحهم؛ فجعلته ضِغنًّا (1) في يدي، قال: ثم قلت: والذي كَرَّمَ وجهَ محمد لا يرفع أحد منكم رأسه إلاَّ ضربت الذي فيه عيناه. (يعني: رأسه)، قال: ثم جئت بهم أسوقهم إلى رسول الله عني الله علمي عامر (٢) برجل من العَبَلات (٣) يقال له: مِكْرَزٌ يقوده إلى رسول «دَعُوهُمْ يَكُنْ لُهُمْ بَدْءُ الْفُجُورِ وَثِنَاهُ"<sup>(٥)</sup>. فعفا عنهم رسول الله ﷺ، وأنزل الله: ﴿وَهُوَ الَّذِي كَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنْكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ عَنْهُمْ بِبَطْنِ مَكَّةَ مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ (١) ﴾، الآية

كلها... قال: ثم خرجنا راجعين إلى المدينة (٧).

هكذا في بساطة من الأمر ويسر، لم ينتقم النبي على الدماء، وينتهك الأعراض، وينهب الدُّور، بل العفو هو شيمته ﷺ في كل وقتٍ، وفي مواجهة كل عدُوٍّ، ثم إنه ﷺ لم يكن يعفو عن الأفراد الذين لا يُقَدِّمون كثيرًا ولا يُؤَخِّرون في سير الأحداث فقط، بل كان يعفو عن شعوب كاملة، ومن أشهر مواقفه في هـذا الصـدد عفـوه عـن أهـل

(١) الضُّغْث: الحُزْمة. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة ضغث ٢/ ١٦٣.

- (٢) هو عامر بن سنان الأنصاري، عم سلمة بن عمرو بن الأكوع، استشهد يوم خيبر، وهو الذي جعل يرتجز حين خرج يومها ويقول: بأنه لولًا الله ما اهتدينا... ولا تصدقنا ولا صليناً. انظر: ابن الأثير: أسد الغابة ٢/ ١٩، وابن حجر: الإصابة، الترجمة (٤٣٩١).
- (٣) العبلات: بفتح العين والباء من قريش وهم أمية الصغرى والنسبة إليهم عبليٍّ؛ لأن اسم أمهم عبلة. انظر: النووي: المنهاج ١٢/ ١٧٧.
- (٤) مجفف: أي عليه تجفاف بكسر التاء، وهو ثوب كالجل يلبسه الفرس؛ ليقيه من السلاح. انظر: النووي: المنهاج .188/18
  - (٥) البدء: أي ابتداءه، وثناه: أي عوده ثانية. انظر: النووي: المنهاج ١٢/ ١٧٧.
    - (٦) (الفتح: ٢٤).
  - (٧) مسلم: كتاب الجهاد والسير، باب غزوة ذي قرد وغيرها (١٨٠٧)، وأحمد (١٦٥٦٦).

مكة؛ حيث قال على لهم: «يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ، إنَّ اللهَ قَدْ أَذْهَبَ عَنْكُمْ نَخْوَةَ الجَاهِلِيَّةِ وَتَعَظَّمَهَا بِالآبَاءِ، النّاسُ مِنْ آدَمَ وَآدَمُ مِنْ تُرَابٍ». ثم تلا هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَ مَكُمْ عِندَ الله أَتْقَاكُمْ إِنَّا للهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ<sup>(1)</sup> »، ثم قال عَنْ : «يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ، مَا تُرَوْنَ أَنِي فَاعِلُ فِيكُمْ ؟» قَالوا: خيرًا، أَخْ كريمٌ وابن أخ كريم. قال: (إذْهَبُوا فَأَنْتُمُ الطَلَقَاءُ»<sup>(7)</sup>.

وكان من عفو رسول الله على وكرمه أنه كان يُعيد زعاء القبائل الذين حاربوه وصدُّوا دعوته إلى مناصبهم عند انتصاره عليهم؛ فقد أعاد عيينة بن حصن إلى زعامة بني فزارة<sup>(٣)</sup>، مع العلم أنه كان من المحاصرين للمدينة المنورة يوم الأحزاب، وذلك تحت راية غطفان، وأعاد كذلك العباس بن مرداس إلى زعامة بني سليم<sup>(١)</sup>، وأعاد الأقرع بن حابس إلى زعامة بني تميم<sup>(٥)</sup>، وأعاد جيفرًا وعبَّادًا إلى زعامة عُمّان<sup>(٢)</sup>، وأعاد باذان إلى زعامة اليمن<sup>(٢)</sup>، وأعاد المنذر بن ساوى إلى زعامة البحرين<sup>(٨)</sup>، وغيرهم وغيرهم، وحصرُ ذلك يصعب لشدَّة تكراره، وهذا دليل على سموً نفس النبي على ، وحُسن خلقه وعفوه.

وهكذا كانت أخلاق النبي ﷺ في حروبه وبعد حروبه، فها أروعها من أخلاق تـدلُّ دلالة واضحة على صلته بربه الذي أدبه فأحسن تأديبه ﷺ!

\* \* \*

(۱) (الحجرات: ۱۳).

- (٣) ابن سعد: الطبقات الكبرى ٢/ ١٥٣.
  - (٤) المصدر السابق.
  - (٥) المصدر السابق.
  - (٦) المصدر السابق ٢٦٣/١.
- (٧) ابن كثير: البداية والنهاية ٤/ ٢٧٠.
- (٨) ابن سعد: الطبقات الكبرى ١ / ٢٦٣.

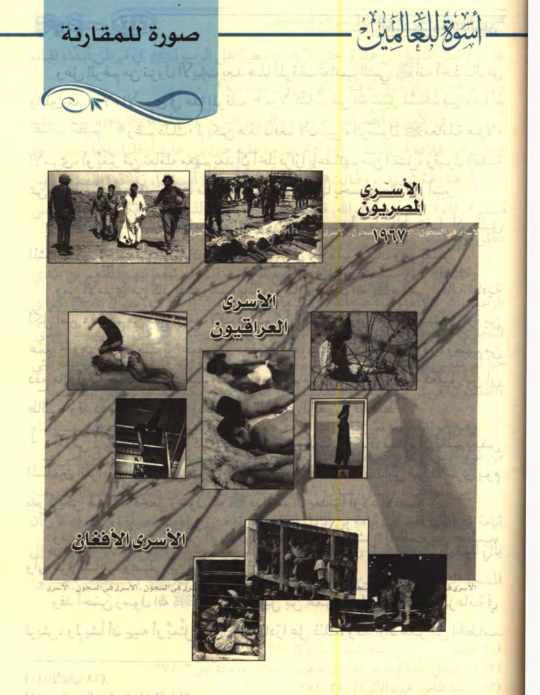
<sup>(</sup>٢) ابن هشام: السيرة النبوية ٢/ ٤١١، ابن القيم: زاد المعاد ٣/ ٣٥٦، السهيلي: الروض الأنف ٤/ ١٧٠، ابن كثير: السيرة النبوية ٣/ ٥٧٠، وابن حجر: فتح الباري ٨/ ١٨.

∕∕≁

المبحث الثاني : أخلاقه عنه الأسرى

تعدَّدت أساليب التعامل مع الأسرى من ديانة إلى أخرى، ومن مجتمع إلى آخر، وإن كان الذي يغلب على الجميع - قبل ظهور الإسلام - هو القسوة والبطش والظلم، ورغم شيوع تلك الأساليب في التعامل مع الأسرى إلاَّ أن رسول الله ﷺ لم يَحِدْ عن طبيعته الأخلاقية في التعامل معهم (صورة للمقارنة رقم ١٢)، فلم ينظر إليهم مطلقًا على أنهم كانوا يريدون القضاء على الكيان الإسلامي بكل جوانبه بداية من قتلهم للرسول وانتهاء بإبادة المسلمين.

 <sup>(</sup>۱) عقيل بن أبي طالب ، وهو أخو علي بن أبي طالب ، وكان عقيل آنذاك مشركًا في جيش الكفار.
 (۲) ابن كثير: السيرة النبوية ۲/ ٤٥٧.



صورة للمقارنة رقم (١٢) التعامل مع الأسرى في واقعنا المعاصر

أســـــوة للعالمين

وعلى الرغم من نزول الآيات بعد هذا الموقف تعاتب النبي ﷺ أنه أخذ بالرفق واللين مع هؤلاء الأسرى في هذا الموقف ﴿لَوْلاَ كِتَابٌ مِنَ الله سَبَقَ لَسَّكُمْ فِيهَا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ<sup>(١)</sup> ﴾ رغم ذلك؛ لم يكن هذا دافعًا لأن يُسِيء الرسول ﷺ معاملة هؤلاء الأسرى، أو يُغَيِّر من تعامله معهم بعد أن أخذ قرارًا بإعفائهم من القتل، وقبول الفدية من يستظيع منهم، وقد تفاوت مقدار هذه الفدية ونوعها بحسب حالة كل أسير.

فقـد أطلـق الرسـول ﷺ بعـض الأسرى كعمـرو بـن أبي سـفيان مقابـل أن يطلـق المشركون سراح سعد بن النعمان بن أكال الله، الذي أسره أبو سفيان وهو يعتمر<sup>(٢)</sup>.

ومن الأسرى من كان يفدي نفسه بالمال، وكان رسول الله على يراعي الحالة المادية لكل أسير، فمنهم من دفع أربعة آلاف درهم كأبي وداعة، وأبي عزيز واسمه زرارة بن عمير – وهو أَخٌ لمصعب بن عمير الله – دفعتها أُمُّه، وكانت صاحبة مال وفير، ومنهم من دفع مائة أوقية كالعباس بن عبد المطلب، ومنهم من دفع ثمانين أوقية كعقيل بن أبي طالب، وقد دفعها له العباس، ودفع بعض الأسرى أربعين أوقية فقط<sup>(٣)</sup>.

أما من لم يكن معه مال، وكان يعرف القراءة والكتابة فكان فداؤه أن يُعَلَّم بعض المسلمين القراءة والكتابة؛ فقد روى ابن عباس عضا قال: كان ناسٌ من الأسرى يوم بدرٍ لم يكن لهم فداءٌ فجعل رسول الله ﷺ فداءهم أن يعلِّموا أولاد الأنصار<sup>(٤)</sup>.

ومن هؤلاء الأسرى مَنْ مَنَّ الرسولُ ﷺ عليه بغير فداء مثل: المطلب بن حنطب، وأبي عزة الشاعر، وصيفي بن أبي رفاعة<sup>(ه)</sup>.

وقد أحسَنَ رسول الله ﷺ أيضًا إلى سهيل بن عمرو صاحب المكانة والزعامة في قريش، ولم يشأ أن يهينه أو يُمثِّل به وإن كان قادرًا على ذلك، وقد أراد عمر بن الخطاب

(١) (الأنفال: ٦٨).

(TT) 255

- (٢) ابن كثير: البداية والنهاية ٣/ ٣١١.
- (٣) ابن سعد: الطبقات الكبرى ٤/ ١٤.
- (٤) أحمد عن ابن عباس (٢٢١٦)، وقال شعيب الأرناءوط: حسن. وقال الهيثمي: رواه أحمد عن علي بن عاصم، وهو كثير الغلط والخطأ، وقد وثَقَّة أحمد. مجمع الزوائد ٤/ ١٧٢.
  - (٥) ابن سيد الناس: عيون الأثر ١/ ٣٥٢.

الباب الثالث: النبي ﷺ والتعامل مع غير المسلمين

أَنْ نَزْعَ ثنيتي سهيل بن عمرو حتى لا يقوم خطيبًا على الرسول في موطن أبدًا، فق ال رسول الله ينه الما الله يتي الما الله ينه أمَثَلُ بهِ فَبُمَثُلُ اللهُ بِي وَإِنْ كُنْتُ نَبِيًّا »<sup>(1)</sup>.

tes TYP

وكان في الأسرى أيضًا أبو العاص بن الربيع ختن<sup>(٢)</sup> رسول الله على ابنته زينب فبعثت فيه بقلادة لها كانت خديجة أدخلتها بها عليه حين بنى عليها، فلها رآها رسول الله قي رقَّ لها رقَّة شديدة، وقال: إنْ رَأَيْتُمْ أَنْ تُطْلِقُوا لَهَا أَسِيرَهَا، وَتَرُدّوا إلَيْهَا مَتَاعَهَا فَعَلْتُمْ ». قالوا: نعم يا رسول الله. فأطلقوه، وردوا عليها الذي لها<sup>(٣)</sup>. فكان هذا أيضًا ممن أُطلِقَ بغير فداء.

وكان على استعداد لإطلاق الجميع من دون فداء لو شفع فيهم المطعم بن عدي الزعيم المشرك المعروف، غير أنه كان قد مات، وقد أشار إلى ذلك رسول الله على كما في البخاري عن جبير بن مطعم هه: أن النبي قال في أسارى بدر: الَوْ كَانَ الْمُطْعِمُ بْنُ عَدِيِّ حَيًّا ثُمَّ كَلَّمَنِي فِي هَؤُلاَءِ النَّنَنَى لَتَرَكْتُهُمْ لَهُ »<sup>(3)</sup>؛ وذلك لأنه اشترك في نقض الصحيفة التي قاطعت بها قريش بني هاشم، وكذلك أجار النبي في في مكة عند عودته من الطائف.

ومن الواضح أنه تمَّ إطلاق سراح جميع من بقي من أسرى بدر خلال أقل من عام من غزوة بدر، ومما يؤكِّد هذا الأمر أن المشركين في أُحُد لم يتفاوضوا على أيٍّ من أسراهم.

ومن المواقف الحالدة لرسول الله ﷺ في تعامله مع الأسرى ذلك الموقف النادر مع ثهامة بن أثال؛ فقد كان ثهامة بن أثال زعيمًا مشهورًا من زعهاء بني حنيفة، وكان قد قرَّر أن يأتي للمدينة المنورة ليقتل رسول الله ﷺ <sup>(٥)</sup>، فأسره أصحاب النبيﷺ ، وجاءوا به إلى المسجد النبوي، فها كان من ردٍّ فعل رسول الله ﷺ إلاَّ أن قالﷺ لأصحابه: المَّحْسِنُوا

- (١) الحاكم ٣/ ٣١٨، ابن هشام: السيرة النبوية ٣/ ٢٠٠.
- (٢) خَتَنُ الرجلِ: المَتزوَّجُ بابنته. انظر: ابن منظور: لسان العرب مادة ختن ١٣/ ١٣٧.
  - (۳) ابن سيد الناس: عيون الأثر ١/ ٢٥١-٣٥٢.
- (٤) البخاري عن محمد بن جبير بن المطعم عن أبيه: كتاب الخمس، باب ما منَّ النبيﷺ على الأسارى من غير أن يُحَسّس (٣١٣٩)، وأبو داود (٢٦٨٩)، والطـبراني في الكبـير (١٥٠٤)، ورواه عبـد الـرزاق في مصــنفه (٩٤٠٠)، ورواه البيهقي في سننه الكبرى (١٢٦٦٦).
  - (٥) البيهقي: السنن الكبرى (١٧٨١٠)، ابن حجر: الإصابة ١/ ٣٠٢، ابن الأثير: أسد الغابة ١/ ٣٣٧.

أســـــوة للعالمين

TTD 255

إِسَارَكُ<sup>(١)</sup>. وقال أيضًا: « اجْمَعُوا مَا عِنْدَكُمْ مِنْ طَعَامٍ فَابْعَنُوا بِهِ إِلَيْهِ<sup>(٢)</sup>. فكانوا يُقَدِّمُون إليه لبن لقحة<sup>(٣)</sup> الرسول ﷺ

لقد عامل الرسول ﷺ الرجل معاملة غاية في الاحترام والتأدب والعفو، فقد قال رسول الله ﷺ « مَاذَا عِنْدَكَ يَا تُهَامَةً » قال: عندي يا محمد خيرٌ؛ إن تقتل تقتل ذا دمٍ، وإن تُنْعِمْ تنعم على شاكرٍ، وإن كنت تريد المال فسل تُعْطَ منه ما شئت.

فتركه رسول الله ﷺ حتى كان بعد الغد فقال: « مَا عِنْدَكَ يَا ثُمَامَةُ؟» قال: ما قلتُ لك: إن تنعم تنعم على شاكرٍ، وإن تقتل تقتل ذا دمٍ، وإن كنت تريد المال فسل تعط منه ما شئت.

فتركه رسول الله عَلَى حتى كان من الغد فقال: « مَاذَا عِنْدَكَ يَا ثُمَامَةً؟» فقال: عندي ما قلتُ لك: إن تنعم تنعم على شاكرٍ، وإن تقتل تقتل ذا دمٍ، وإن كنت تريد المال فسل تعط منه ما شئت. فقال رسول الله عَلَى « أَطْلِقُوا ثُمَامَةً.

فانطلق إلى نخل قريب من المسجد فاغتسل ثم دخل المسجد، فقال: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، يا محمد، والله! ما كان على الأرض وجه أبغض إليَّ من وجهك، فقد أصبح وجهك أحبَّ الوجوه كلِّها إليَّ، والله! ما كان من دين أبغض إليَّ من دينك، فأصبح دينك أحبَّ الدِّين كلِّه إليَّ، والله! ما كان من بلدٍ أبغض إليَّ من بلدك فأصبح بلدك أحبَّ البلاد كلِّها إليَّ، وإنَّ خيلك أخذتني وأنا أريد العمرة فهاذا ترى؟

فبشَّره رسول الله عَنْهِ وأمره أن يعتمر، فلمَّا قدم مكَّة قال له قائلٌ: أصبوت؟ فقال: لا ولكنِّي أسلمت مع رسول الله عَنْهِ ولا والله لا يأتيكم من اليهامة حبَّة حنطةٍ حتَّى يأذن فيها رسول الله عَنْمَ<sup>(۱)</sup>.

- (١) ابن هشام: السيرة النبوية: ٦/ ٥١.
- (٢) انظر: ابن حجر: فتح الباري ٨/ ٨٨.
- (٣) لقحة: الناقة الحلوب. انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة لقح ٢/ ٥٧٩.
- (٤) البخاري: كتاب أبواب المساجد، باب الاغتسال إذا أسلم وربط الأسير أيضًا في المسجد (٢٣٧٤)، ومسلم: كتاب الجهاد والسير، باب ربط الأسير وحبسه وجواز المن عليه، واللفظ له (١٧٦٤). والحنطة: القمح.

فهذه المعاملة الكريمة من رسول الله على تركت في نفس ثمامة أثرًا طَيَبًا إلى درجة أنه غَيِّر دينه، وأسلم لله رب العالمين، دون ضغط أو إكراه، بل إن إسلامه وُلِدَ قويًّا إلى الدرجة التي دفعته إلى مقاطعة قريش من أجل أنها تحارب رسول الله على بمصحيًا بذلك بشروة هائلة كانت تأتيه من تجارته معها، ومضحيًا بعلاقات اجتماعية مهمة مع أشراف قريش.

ولقد كانت القاعدة العامة التي حَنَّ عليها الرسول ﷺ في أول غزوة غنم فيها المسلمون أسرى هي: «اسْتَوْصُوا بِالأُسَارَى خَيْرًا»<sup>(١)</sup>. وهذه المعاملة الحسنة التي أمر بها رسول الله ﷺ للأسرى لم تكن مجرَّد قوانين نظرية ليس لها تطبيق في واقع الحياة، ولكنَّها تمثلت في مظاهر كثيرة تنبئ عن قلوب ملأتها الرحمة.

لذلك أنكر الرسول ﷺ ضرب غلامي قريش في أحداث بدر، إذ قال لأصحابه: «إذا صَدَقَاكُمْ ضَرَبْتُمُوهُمَا، وَإِذَا كَذَبَاكُمْ تَرَكْتُمُوهُمَا، صَدَقَا، وَاللهِ إِنَّهُمَا لِقُرَيْشِ..»<sup>(٢)</sup>. فرغم كون هذين الغلامين من الجيش المعادي، وضربهما قد يكشف للمسلمين مناطق الضعف في الجيش القرشي، إلاَّ أن النبي ﷺ استنكر ضربهما وتعذيبهما، وهذا الأمر ما عبّر عنه الإمام مالك عُضيء إذ سُئل: أيُعذَّبُ الأسيرُ إن رُحِيَ أن يدلَّ على عورة العدو؟ قال: ما سمعت بذلك<sup>(٣)</sup>.

بل كان الرسول ﷺ حريصًا أيضًا على راحة الأسير البدنية والصحية ليُدرك - بما لا يدع مجالاً للشكِّ - أن هذا المنهج إلهيٌّ، وليس من صُنع البشر! إنه ليس من أحد أرحم بالعباد من الله ﷺ، ومن رحمته أنه أوصى برعاية الأسير حتى لو كان هذا الأسير كافرًا به ﷺ وقد حرص رسول الله ﷺ كل الحرص على تطبيق هذا المنهج الإلهي الرحيم؟ فخرجت لنا عدة مواقف نجزم أنها لا توجد في تاريخ أمة غير أمة الإسلام.

وقد تجلَّى حرص رسول الله ﷺ في تعاملاته مع الأسرى في الاهتهام بمأكلهم؛ فقد

- (١) أخرجه الطبراني في الكبير (٩٧٧)، وفي الصغير (٤٠٩)، وقال الهيثمي: إسناده حسن من حديث أبي عزيز بس عمير. مجمع الزوائد ٦/ ١١٥.
- (٢) ابن هشام: السيرة النبوية ١/ ٦١٦، ٦١٧. وانظر الصالحي الشامي: سبل الهدى والرشاد ٤/ ٢٧، والسهيلي: الروض الأنف ٣/ ٥٨.
  - (٣) محمد بن يوسف المواق: التاج والإكليل ٣/ ٣٥٣.

أس\_\_\_\_وة للعالمين

TT 25

قال ابن عباس مستخط : أمر رسول الله على أصحابه يوم بدر أن يُكرموا الأسارى، فكانوا يُقَدِّمُونهم على أنفسهم عند الغداء، وهكذا قال سعيد بن جبير، وعطاء، والحسن، وقتادة (١).

ولم يكن الصحابة رضوان الله عليهم يُقدِّمون للأسرى ما بقي من طعامهم، بل كانوا ينتقون لهم أجود ما لديهم من طعام، ويجعلونهم يأكلونه عملاً بوصية رسول الله على بهم، وها هو أبو عزيز - شقيق مصعب بن عمير على - يروي ما حدث بقوله: كنتُ في رهط من الأنصار حين أقبلوا بي من بدر، فكانوا إذا قدموا غداءهم وعشاءهم خَصُّوني بالخبز، وأكلوا التمر لوصية رسول الله على إيَّاهم بنا، ما تقع في يد رجل منهم كسرة خبز إلاً نفحني بها؛ فأستحي فأردها فيردّها عَلَيَّ ما يمسُّها! قال ابن هشام: وكان أبو عزيز هذا صاحب لواء المشركين ببدر بعد النضر بن الحارث<sup>(٢)</sup>. فالرجل لم يكن شخصية عادية، بل كان من أشدً المشركين على المسلمين، فلا يحمل اللواء إلاً شجعان القوم وسادتهم! ولكن هذا لم يُغَيِّر من الأمر شيئًا؛ لأن الرحة بالأسير أصل من أصول التعامل لا يجوز التخلِّ عنه تحت أي ظرف من الظروف.

ولم يقتصر المسلمون على إطعام أسراهم من المشركين؛ بل كانوا يُقَدِّمون لهم الملابس أيضًا، وهذا ثابت في الصحيح، فقد جعل البخاري شي بابًا في الصحيح سمَّاه: باب الكسوة للأُسارى ذكر فيه أن جابر بن عبد الله مست قال: لمَّا كان يوم بدر أُتِيَ بأسارى، وأُتِيَ بالعبَّاس، ولم يكن عليه ثوبٌ فنظر النبي تَنْ له قميصًا فوجدوا قميص عبد الله بن أبيٌ يَقْدُرُ عليه (٢)، فكساه النبي تَنْ إيَّاه...»<sup>(1)</sup>.

وورد أيضًا أن رسول الله على أمر لأسرى هوازن بالكساء فقد أمر رجلاً أن يَقدم

- (١) ابن كثير: تفسير القرآن العظيم ٤/ ٥٨٤.
- (٢) ابن سعد: الطبقات الكبرى ٢/ ١٥، وابن كثير: السيرة النبوية ٢/ ٤٧٥.
- (٣) يقدر عليه: بضم الدال، وإنما كان ذلك لأن العباس كان بَينَ الطول، وكذلك كان عبد الله بن أبي، انظر: ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ٦/ ١٤٤.
  - (٤) البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب كسوة الأسرى (٢٨٤٦)، والبيهقي في سننه الكبرى (١٨٥٧٠).

Tes TY

مكة فيشتري للسبي - الأسرى - ثياب المُعَقَّد<sup>(١)</sup>، فلا يخرج الحرُّ منهم إلاَّ كاسيًّا<sup>(٢)</sup>.

ومن وصاياه ﷺ البارزة في التعامل مع الأسرى الرفقُ ولين الجانب، حتى يشعروا بالأمن والطمأنينة، وقد كان من أخلاق رسول الله ﷺ أنه كان يردُّ على استفسارات الأسرى، ولا يسأم أو يَمَلُّ من أسئلتهم؛ ممَّا يُوحِي بسعة صدره، وعمق رحمته ﷺ التي شملت البشر جيعًا؛ ففي صحيح مسلم عن عمران بن حصين شقال: كانت ثقيف حلفاء لبنى عقيل، فأسرت ثقيف رجلين من أصحاب رسول الله ﷺ وأسر أصحاب رسول الله ﷺ رجلاً من بني عقيل، وأصابوا معه العضباء<sup>(٣)</sup>، فأتى عليه رسول الله وهو في الوثاق قال: يا محمد. فأتاه فقال: «مَا شَأْنُكَ؟ »فقال: بم أخذتني، وبم أخذت سابقة الحاجِّ<sup>(١)</sup>؟ فقال: «إغظامًا لِذَلِكَ أَخَذْتُكَ بِجَرِيرَةِ حُلَفَائِكَ ثَقِيفَ».

ثمَّ انصرف عنه فناداه، فقال: يا محمد، يا محمد. وكان رسول الله ﷺ رحيمًا رقيقًا فرجع إليه، فقال: « مَا شَأْنُكَ؟ »قال: إنِّي مسلمٌ. قال: « لَوْ قُلْتَهَا وَأَنْتَ تَمْلِكُ أَمْرَكَ أَفْلَحْتَ كُلَّ الْفَلاَحِ».

ثمَّ انصرف فناداه، فقال: يا محمد، يا محمد. فأتاه فقال: « مَا شَأَنُكَ؟ »قال: إنِّي جائعٌ فأطعمني، وظمآن فاسقني. قال: « هَذِهِ حَاجَتُكَ»<sup>(٥)</sup>.

فهذه الاستفسارات المتكرَّرة من الرجل لرسول الله ﷺ – وهو القائد الأول للدولة الإسلامية – ومناداته باسمه ﷺ مجرَّدًا يدلُّ على مدى الرحمة والإنسانية التي يحملها الرسول ﷺ في قلبه لكل البشر.

ولعلَّ الأعظم من ذلك أن رسول الله عَظيمَ كان يهتمُّ بالنواحي النفسية للأسرى

- (١) ثياب المعقد: المُعَقَّدُ: ضَرْبٌ من بُرُودٍ هَجَر. انظر: الزبيدي: تاج العروس باب الـدال فصل العين مع القـاف ٦٢/٩
  - (٢) البيهقي: دلائل النبوة ٥/ ٢٦٤.
  - (٣) أصبحت بعد ذلك ناقة رسول الله ﷺ
  - (٤) سابقة الحاج: أراد بها العضباء؛ فإنها كانت لا تُسبق أو لا تكاد تسبق، معروفة بذلك.
- (٥) مسلم: كتاب النذر، باب لا وفاء لنذر في معصية الله (١٦٤١)، وأبو داود (٣٣١٦)، وابن حبان (٤٨٥٩)، والشافعي (١٤٩٠)، والـدارقطني (٣٧)، والبيهقـي في سـننه الكـبرى (١٧٨٤٥)، وأبـو نعـيم في الحليـة ٨/ ٢٥١.

أســـــوة للعالمين

ويحترمها كل الاحترام، ويظهر هذا الأمر بوضوح في أوقات الشدائد وبعد الحروب خاصَّة، فنجد النبي عَنْ يوجِّه أصحابه الكرام توجيهات إنسانية راقية في شأن التعامل مع الأسرى من النساء والأطفال؛ فينهى عن التفريق بين الأُمِّ وطفلها؛ فعن أبي أيوب الله قال: «سمعت رسول الله يقول: «مَنْ فَرَّقَ بَيْنَ وَالِدَةٍ وَوَلَدِهَا فَرَّقَ اللهُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ أَحِبَّتِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»<sup>(1)</sup>.

(TTA) -275

ولعلَّ القصة التالية تكون خاتمة جميلة لهذا المبحث؛ حيث تظهر فيها أخلاقه على في التعامل مع الأسرى في أبهى صورها، فقد أتى أبو أُسَيْدِ الأنصاري<sup>(٢)</sup> بسبي من التعامل مع الأسرى في أبهى صورها، فقد أتى أبو أُسَيْدِ الأنصاري<sup>(٢)</sup> بسبي من البحرين فَصُفُّوا، فقام رسول الله على فنظر إليهم؛ فإذا امرأة تبكي؛ فقال: «ما يُبْكِيكَ؟» فقالت: بِيعَ ابني في بني عبس؛ فقال رسول الله على لأبي أُسيد: «لَتَرْكَبَنَّ فَلَتَجِيئَنَ بِهِ». فركب أبو أُسيد فجاء الله على المحدين فرك ألم في أبها المحدين فصُفُوا، فقام رسول الله الله على الله الله الله المحدين فرا الما الله المحدين في أبها مع الأسرى في أبهى صورها، فقد أتى أبو أسيد الما أولي أسيد الما الله المحدين في أبه بعد الما الله الله المحدين أبو ألم في ألم في ألم في أبها الما ألم في أولي أسيد الما الما ألم في ألم في ألم في ألم في ألم في ألم في ألم ألم في ألم ألم في أبو ألم ألم ألم ألم ألم في ألم ألم في ألم ألم في ألم في ألم في في ألم ألم في ألم ألم في ألم ألم في في ألم في ألم في في ألم في ألم في ألم في ألم في ألم في في ألم في في أ 

لقد رقَّ قلب رسول الله ﷺ للمرأة الأسيرة فأرسل أحد جنوده إلى بلد بعيد ليأتي لها بابنها، حتى يهدأ بالها، وتجفَّ دموعها!

ولا يمكن بأي حال من الأحوال أن نستقصي جميع تعاملات النبي ﷺ التي تُظهر حقيقة سريرته، وحسن خُلقه في سلمه وحربه وتعاملاته كلها ﷺ ولكننا اكتفينا ببعض هذه المواقف، والتي تدلُّ دلالة واضحة على كمال أخلاقه، وعظمة رسالته التي أوحى الله ﷺ به إليه.

#### \* \* \*

(١) الترمذي: كتاب السير، باب في كراهية التفريق بين السبي (١٥٦٦)، وقال: حديث حَسَنٌ غريب. وأحمد (٢٣٥٤٦) وقال شعيب الأرناءوط: حسن بمجموع طرقه وشواهده. والحاكم (٢٣٣٤) وقال: صحيح على شرط مسلم، ولم يخرَّجاه، والطبراني في الكبير(٢٠٨٠)، والبيهقي في الكبرى (١٨٠٨٩)، وقال الألباني: صحيح. انظر: صحيح الجامع (٦٤١٢).

(٢) هو عبد الله بن ثابت الأنصاري، وكنيته أبو أسيد، وهو غير أبي أسيد الساعدي، كان يخدم النبي على الله وروى عنه وكلوا الزيت وادهنوا به». انظر: ابن الأشير: أسد الغابة ٥/١٣، وابسن حجر العسقلاني: الإصابة ترجة رقم (٩٥٧٣).

(٣) الحاكم (٦١٩٣)، وقال: حديث صحيح الإسناد، ولم يُخرَّجاه، ورواه سعيد بن منصور في سننه (٢٦٥٤).

الفصل الخامس CR ADLE STORE HE REAL MAR

البساب الثالث

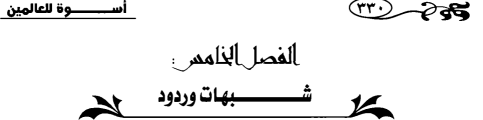


# رغم تبجل وقد قد الاسلام وتينه علم الأنب الأأن مضر اللين طور عل فلوب - فلم يعودوا أسصرون النود - ما زالوا يشرون بعض الشبيات حد ل السي عنه ، فقلبوا الحقائق أناطيل ويبألوا المحامد مثالب المريدون بلمال الوصبول الم ماريه في تشويه صورة الإسلام ويزييف حقائقه، والنيل من النبي من فتلولوا سيرته من بالطب شبهات وردود

المبحث الأول: شبهت شهوانيت الرسول على وتعدد زوجاته المبحث الثانى: شبهة انتشار الإسلام بالعنف المبحث الثالث: شبهة أن النبي على يقر العبودية المبحث الرابع: شبهة نقل النبي عن القرآن عن اليهود والنصارى المبحث الخامس: تعرُّض النبي ﷺ لقافلت تجاريت في غزوة بدر المبحث السادس: شبهم ظلم النبي على الميهود

هُوَ الْمُصْطَفَى حَقًّا وَخَابَ مَن اِفْتَرَى

ظِلاَلُ هُدَاهُ وَالنَّدَى عَمَّتِ السُوَرَى



رغم تبجيل وتوقير الإسلام ونبية على لكل الأنبياء إلاَّ أن بعض الذين طُمِس على قلوبهم - فلم يعودوا يُبصرون النور - ما زالوا يُثِيرون بعض الشبهات حول النبي على فقلبوا الحقائق أباطيل، وبدَّلوا المحامد مثالب؛ يُريدون بذلك الوصول إلى مأربهم في تشويه صورة الإسلام وتزييف حقائقه، والنيل من النبي على ، فتناولوا سيرته على بالثَّلُب والتجريح تارة، وبالكذب والتدليس تارة أخرى! وفي بحثنا هذا لم نُورد كلَّ ما أثاره هؤلاء المغرضون؛ ولكننا اكتفينا ببعض الشبهات المشهورة، والتي إن أثبتنا عدم صحَتها فإن باقي الشبهات ستتهاوى هي الأخرى، وفي المباحث التالية -بمشيئة الله - نتناول أبرز هذه الشبهات المثارة والردّ عليها:

> المبحث الأول: شبهة شهوانية الرسول على وتعدُّد زوجاته المبحث الثاني: شبهة انتشار الإسلام بالعنف المبحث الثالث: شبهة أن النبي على يقر العبودية المبحث الرابع: شبهة نَقْل النبي على القرآن عن اليهود والنصارى المبحث الحامس: تعرُّض النبي على لقافلة تجارية في غزوة بدر المبحث السادس: شبهة ظلم النبي على لليهود

75 (TT)

المبحث الأول : شبهة شهوانية الرسول ﷺ وتعدُّد زوجاته

من الشبهات التي أثارها بعض المغرضين أن النبي ﷺ كان شهوانيًّا محبًّا للنساء، ساع في قضاء شهوته ونيل رغباته منهن؛ وذلك استنادًا إلى تعدُّد زوجاته، كها أنه ﷺ تزوَّج من عائشة ﷺ وهي فتاة في التاسعة من عمرها.

ولكن الحقيقة التي لا مِراء فيها أن الرسول ﷺ لم يكن رجلاً شهوانيًّا، وإنها كان بشرًا نبيًّا، تزوَّج كما يتزوَّج بنو الإنسان، وعدَّد كما عدَّد غيرُه من الأنبياء، ولم يكن ﷺ بِدْعًا من الرسل حتى يُخَالِفَ سُنَّتهم أو يَنْقُض طريقتهم، وليس أوضح في ذلك مَّا جاء في التوراة من أن سليهان الﷺ -على سبيل المثال- تزوَّج منات من النساء.

ويمكننا الرد على هذه الشبهة في عدة نقاط:

أولاً: كانت وظيفته ﷺ الأولى في حياته هي دعوة الناس إلى الإسلام والإيمان وتركيز دعائم الدين الجديد قبل أن يموت ﷺ، ومن ثم فالوقت أمامه محدود؛ ولذلك سلك أسرع الطرق إلى دعوة الناس إلى الخير، وكان من هذه الطرق الزواج السياسي الذي يكسر هذه العداوة بينه وبين أعدائه، وكان هذا عُرفًا في جزيرة العرب، بل وفي العالم أجع، وما أكثر ما تمت الزيجات والمصاهرات بين الأمراء والملوك المتصارعين لكي يتمَّ إنهاء حرب أو عقد معاهدة سلام، ويصبح الزواج كنوع من التوثيق لهذه المعاهدات.

ودليل أن هذا الزواج كان عرفًا عامًّا أن أحدًا من معاصريه الذين حاربوه لم يعترض على هذا الزواج الكثير، ولم يطعن به في شرف الرسول ﷺ.

ومن هذا النوع من الزواج: زواجه من أمَّ حبيبة بنت أبي سفيان عصل المهاجرة إلى الحبشة؛ إنه لم يرها منذ هاجرت مع زوجها إلى الحبشة، بَيْد أنه يعرف إسلامها برغم أنف أبيها زعيم المشركين يوميْذٍ، ويعرف بقاءها على الإسلام برغم أنف زوجها الذي ارتدَّ عن الإسلام إلى النصرانيَّة، وتأليفًا لوالدها أبي سفيان سيِّد قريش وزعيمها، وترغيبًا له في

TT 235

الدخول في الإسلام.

وكذلك فإن زواجه ﷺ من صفية بنت حيي بن أخطب زعيم اليهود، وجويرية بنت الحارث سيِّد بني المصطلق، والتي أعتق المسلمون بزواجها من رسول الله ﷺ جميع الأسرى والسبايا من بني المصطلق، كما أسلم أبوها وأسلم معه قومه.

ثانيًا: كان رسول الله ﷺ يريد -أيضًا- تثبيت دعائم دولته سياسيًّا، فوثَّق علاقته كذلك بكبار رجال دولته، والذين كان يعلم بالوحي أنهم سيخلفونه في حكمه للمسلمين بدليل أنه جمعهم في أحاديث كثيرة، وحضَّ الناس على اتَّباع سنتهم: «عَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّة الخُلَفَاءِ المَهْدِيِّينَ الرَّاشِدِينَ»<sup>(1)</sup>. فكان يرى ﷺ أن الزواج سيضيف بُعْدًا جديدًا لتوثيق العلاقة، ومن ثم يقرب هؤلاء الذين صاهروه من المسلمين أكثر؛ فتزوَّج ﷺ من عائشة بنت أبي بكر شه الذي قال فيه رسول الله: «مَا لأَحَدٍ عِنْدَنَا يَدٌ إِلاَّ وَقَدْ كَافَيْنَاهُ، مَا خَلا أَبَا

كما تزوَّج من حفصة بنت عمر بن الخطاب ، فكان ذلك قرَّة عين لأبيها عمر على صدقه وإخلاصه، وتفانيه في سبيل هذا الدين.

وكذلك زَوَّجَ بناته من عثمان وعلي هينين ، وهكذا وثَّق رسول الله صِلاته الاجتماعية عن طريق المصاهرة بأكرم طبقة من الصحابة وأعظمهم دورًا في خدمة الدعوة.

ثالثًا: كان لزواجه على دور كبير في نقل السُّنَّة؛ حيث كان للمَنَّ الفضل في نقل سُنَّبِهِ على في كل صغيرة وكبيرة من أمر حياته على، فهو القدوة والأسوة لكل المسلمين، كما أن السُّنَّة النبويَّة هي المصدر الثاني من مصادر التشريع، وأُمَّهات المؤمنين مِنْ ألصق الناس وأقربهن لرسول الله على، فكُنَّ نَقَلَةً لكل قول أو فعل سمعنَهُ أو رأيْنَهُ من رسول الله على فوصل بذلك كثير من السُّنَّة لكافَّة المسلمين؛ وقد ذكر الرواة أن عدد الأحاديث التي

- أبو داود عن العرباض بن سارية: كتاب السنة، باب في لزوم السنة (٤٦٠٧)، والترمذي (٢٦٧٦) وقال: هذا حديث صحيح. وابن ماجه (٤٢)، وأحمد (١٧١٨٤)، والـدارمي (٩٥)، والحاكم (٣٢٩) وقـال: هذا حديث صحيح ليس له علة... ووافقه الذهبي.
- (٢) الترمذي: كتاب المناقب، باب مناقب أبي بكر الصّديق (٣٦٦١) وقال: هذا حـديث حسـن غريب مـن هذا الوجه. وقال الألباني: صحيح. انظر: صحيح وضعيف سنن الترمذي (٣٦٦١).

Tes (TTT

روتها نساء النبي ي جاوزت ثلاثة آلاف حديث، وأن صاحبة السهم الأكبر في رواية الحديث هي السيدة عائشة عن فقد روت ألفًا ومائتين وعشرة أحاديث، ثم تأتي بعدها أمُّ سلمة عن التي روت ثلاثهائة وثمانية وسبعين حديثًا، وباقي زوجات النبي ي تتراوح أحاديثهن ما بين حديث إلى ستة وسبعين حديثًا، وقد امتدَّ عمرهن فترة طويلة بعد وفاة رسول الله ي (<sup>(۱)</sup>.

رابعًا: ولم يأخذ الزواج وقتًا كبيرًا من حياته عنه الله عن أمور دولته، ولكم رأينا من ينشغل بزوجةٍ واحدة أو عشيقة عن أمور الدنيا والدين! ولكنه عنه لم يتأخَّر عن صلاة، ولم يتخلَّف عن جهاد، ولم يمتنع عن قضاء بين الناس، ولم يترك دعوة، ولا خطبة، ولا جنازة، ولا عيادة مريض.

خامسًا: نهاه الله تكلّ عن الزواج بعد نسائه الأُوَل، فقال تعالى: ﴿لاَ يَجِلُّ لَكَ النِّسَاءُ مِنْ بَعْدُ وَلاَ أَنْ تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزْوَاجٍ وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسْنُهُنَّ إِلاَّ مَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ رَقِيبًا<sup>(٢)</sup>﴾ . وعن ابن عباس شِنْظ أنه قال: نُمِي رسول الله ﷺ أن يتزوَّج بعد نسائه الأُوَل شيئًا<sup>(٣)</sup>

سادسًا: أنه ﷺ لم يكن يتزوَّج باختياره، بل كان يُزوِّجه ربُّه ﷺ لحكمةٍ قد يبدو لنا منها طَرَف، وقد لا يبدو منها أطراف أخرى، والقضية عند المسلمين قضية إيمان بأنه رسول لا ينبغي له أن يعارض ربه.

سابعًا: طبيعة حياته عنى معهن، والتي كانت تتَّسم بالبساطة والفقر؛ فقال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لأَزْوَاجِكَ إِنْ كُنْتُنَ تُرِدْنَ الحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمَتِّعْكُنَّ وَأُسَرِّ حُكُنَ سَرَاحًا جَمِيلاً<sup>(١)</sup>﴾. وقد نزلت هذه الآية على رسول الله عنى من أجل أن عائشة عن سألت رسول الله ينى شيئًا من عَرَض الدنيا؛ إمَّا زيادة في النفقة، أو غير ذلك، فاعتزل رسول الله ينى نساءه شهرًا – فيها ذُكر – ثم أمره الله أن يخيرهنَّ بين الصبر عليه، والرضا

(١) انظر في أسماء الصحابة الرواة وما لكل واحد من العدد، ابن حزم: جوامع السيرة ١/ ٢٧٥ وما بعدها. (٢) (الأحزاب: ٥٢). (٣) الطبري: جامع البيان في تأويل القرآن ٢٠/٢٩٧. (٤) (الأحزاب: ٢٨).

بها قسم لهنَّ، والعمل بطاعة الله، وبين أن يمتِّعهنَّ ويفارقهنَّ إن لم يرضين بالذي يقسم لهن، وقيل: كان سبب ذلك غيرة كانت عائشة هي الشيخة قد غارتها (١).

(TT) 275

ثامنًا: أننا لو أمعنًا النظر في سيرته ﷺ وخاصة في مرحلة ما قبل زواجه ﷺ لوجدنا أنه كان مثالاً في العفَّة والطهارة في شبابه، وأمَّا بعد زواجه فنجد أنه ﷺ لم يُعَدِّد زوجاته إلاَّ بعد أن تجاوز خمسين عامًا من عمره، فقد تزوَّج ﷺ في الخامسة والعشرين من عمره بخديجة بنت خويلد ﷺ، وهي امرأة في الأربعين من عمرها، وظلَّ معها وحدها قريبًا من خمس وعشرين سنة، لم يتزوَّج غيرها حتى ماتت.

وبعد موت زوجته الأولى تزوَّج من امرأة تقاربها في السنِّ هي سَوْدَة بنت زمعة مُنْك، وهي التي هاجرت معه إلى المدينة، وصحيح أنه في السنوات العشر الأخيرة من حياته اجتمعت لديه نسوة أخريات! لكن علينا أن ننظر لماذا تزوجهنَّ عَظَيًّا

وفي الجواب عن الشقِّ الثاني من الشبهة؛ وهو أنه ﷺ تزوَّج من عائشة عصل الله عنه الله عليه الله عنه المسلحة وهي ف فتاة في التاسعة من عمرها، فنردُّ بالنقاط التالية:

أوَّلاً: إنَّ أمَّ المؤمنين عائشة عندما خطبها الرسول ﷺ لم يكن هو أوَّل المتقدِّمين لخطبتها، بل سبقه لخطبتها جبير بن المطعِم بـن عـدي، وعـلى هـذا فالسـيدة عائشـة عن كانت في عمر الزواج وكانت تطيقه، ولا غرو إذن أن يخطبها النبي ﷺ.

ثانيًا: إنَّ هذا الزواج كان أصلاً باقتراح من السيدة خولة بنت حكيم على السيدة خولة بنت حكيم على الرسول على الرسول على وذلك لتوكيد الصلة مع أحبِّ الناس إليه، وهو أبوها أبو بكر الصدِّيق ، وهو دليل ثانٍ على أن السيدة عائشة عشي كانت في سنِّ الزواج.

ثالثاً: إنَّ قريشًا – التي كانت تتربَّص بالرسول ﷺ الدوائر لتأليب الناس عليه، والتي لم تترك مجالاً للطعن فيه إلاً سلكوه ولو كان زُورًا وافتراءً -لم تُدْهَشْ حين أُعْلِنَ نبأ المصاهرة بين أعزِّ صاحبين وأوفى صديقين، بل استقبلته كها تستقبل أيَّ أمر طبيعي.

رابعًا: أثبت التاريخ بعد ذلك أن السيدة عائشة مشخط كانت ناضجة تمام النضج؛

(١) الطبري: جامع البيان في تأويل القرآن ٢٠/ ٢٥١.

الباب الثالث: النبي بي والتعامل مع غير المسلمين حيث استوعبت سيرة الرسول ين بذكاء، وكانت سريعة التعلم جدًّا، بل صارت من أكثر المسلمين والمسلمات علمًا، وكانت ردودها على رسول الله ي واستفساراتها تدلُّ على كمال عقلها، وسعة إطلاعها، وقوة ذكائها، ولا يكون ذلك لطفلة ليس لها في أمور الزواج.

على أنه يجب الانتباه إلى فروق العصر وظروف الإقليم، وكيف أنَّ نضوج الفتاة في المناطق الحارَّة يكون مبكِّرًا جدًّا عنه في المناطق الباردة.

# المبحث الثاني : **شبهة انتشار الإسلام بـالعنف**

انتشار الإسلام بالعنف من الشبهات التي يردُّدُها كثيرًا بعضُ المغرضين؛ حيث يدَّعُون أن الرسولﷺ كان رجلاً عنيفًا يحبُّ إراقة الدماء، وأن الإسلام انتشر بالسيف، وأن معتنقي الإسلام لم يدخلوا فيه طواعية ولا اختيارًا، وإنها دخلوا فيه بالقهر والإكراه.

والحقيقة أن جوهر الإسلام وخبر التاريخ يكذِّبان هذه الفرية، ويستأصلونها من جذورها، وقد شهد أبو سفيان زعيم قريش -وهو رجل حارب رسول الله عني سنوات عديدة، ولم يؤمن إلاَّ بعد أكثر من عشرين سنة من الإعراض والصَّدِّ - شهد لرسول الله عني بقوله: «لقد حاربتُك فنِعْمَ المحارب كُنتَ، ثم سالمتك فنعم المسالم أنت»<sup>(۱)</sup>.

وفي قاعدة أساسيَّة صريحة بالنسبة للحريَّة الدينيَّة يقول تعالى: ﴿لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ <sup>(٢)</sup>﴾ ، فلم يأمر الرسولﷺ -والمسلمون من بعده- أحدًا باعتناق الإسلام قسرًا، كما لم يُلجئوا الناس للتظاهر به هربًا من الموت أو العذاب؛ إذ كيف يصنعون ذلك وهم يعلمون أن إسلام المُكْرَه لا قيمة له في أحكام الآخرة، وهي التي يسعى إليها كل مسلم؟!

<sup>(</sup>١) الصفدي: الوافي بالوفيات ١/ ٢٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) (البقرة: ٢٥٦).

TT 255

وقد جاء في سبب نزول الآية السابقة: أنه كان لرجل من الأنصار من بني سالم بن عوف ابنان متنصِّران قبل مبعث النبي عَنَّه، ثم قدما المدينة في نفر من النصارى يحملون الزيت، فلزمهما أبوهما، وقال: لا أدعكما حتى تُسْلِمًا. فأبيا أن يُسلما؛ فاختصموا إلى النبي عَنْه، فقال: يا رسول الله، أيدخل بعضي النار وأنا أنظر؟! فأنزل الله تعالى: ﴿لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ... ﴾ الآية، فخلَّى سبيلهما<sup>(۱)</sup>.

وقد جعل الإسلام قضية الإيان أو عدمه من الأمور المرتبطة بمشيئة الإنسان نفسه واقتناعه الداخلي فقال سبحانه: ﴿فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكْفُرُ<sup>(٢)</sup> ﴾، ولفت القرآنُ نظر النبي ﷺ إلى هذه الحقيقة، وبيَّن له أن عليه تبليغ الدعوة فقط، وأنه لا سلطان له على تحويل الناس إلى الإسلام، فقال: ﴿أَفَأَنْتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ<sup>(٣)</sup> ﴾، وقال: إلاَّ الْبَلاَغُ<sup>(٥)</sup> ﴾، ومن ذلك يتَّضح أن دستور المسلمين يرفض رفضا قاطعًا إكراه أحد على اعتناق الإسلام<sup>(٢)</sup>.

وتطبيقًا لهذه الحقيقة فقد ثبت أن المسلمين أُسَرُوا في سرية من السرايا سيِّد بني حنيفة: ثهامة بن أُثال الحنفي، وهم لا يعرفونه، فأتَوْا به إلى رسول الله ﷺ فأبقاه عنده ثلاثة أيَّام، وكان في كل يوم يعرض عليه الإسلام عرضًا كريمًا، فيأبى ويقول: إن تسأل مالاً تُعطه، وإن تَقْتُل تَقْتُل ذا دم، وإن تُنْعِم تُنْعِم على شاكر. فها كان من النبي ﷺ إلاً أن أطلق سراحه، فانطلق ثهامة إلى نُخل قريب من المسجد؛ فاغتسل ثم دخل المسجد، فقال: أشهد أنْ لا إله إلا الله، وأشهد أنَّ محمدًا عبده ورسوله، يا محمد: والله ما كان على الأرض وجهٌ أبغض إليَّ من وجهك، فقد أصبح وجهك أحبَّ الوجوه كلها إليَّ، والله ما كان من دين أبغض إليَّ من دينك، فأصبح دينك أحبَّ الدين كله إليَّ، والله ما كان من بلد أبغض

> (۱) انظر: الواحدي: أسباب نزول القرآن ص ۵۲، ۵۳، والسيوطي: لباب النزول ص ۳۷. (۲) (الكهف: ۲۹). (۳) (يونس: ۹۹). (٤) (الغاشية: ۲۲). (٥) (الشورى: ٤٨). (٦) انظر: محمود حمدي زقزوق: حقائق إسلامية في مواجهة حملات التشكيك ص ٣٣.

إليَّ من بلدك، فأصبح بلدك أحبَّ البلاد كلها إليَّ، وإِنَّ خيلك أخذتني، وأنا أريد العمرة، فهاذا ترى؟ فبشَّره رسول الله ﷺ، وأمره أن يعتمر، فلمَّا قدم مكة قال له قائل: أصبوتَ؟! فقال: لا، ولكني أسلمتُ مع رسول الله ﷺ، ولا –والله – لا يأتيكم من اليهامة حَبَّةُ حِنْطَة حتى يأذن فيها رسول الله<sup>(۱)</sup>.

فقد أسلم ثمامة دون ضغط أو إكراه، بل إن إسلامه وُلِدَ قويًّا إلى الدرجة التي دفعته إلى مقاطعة قريش من أجل أنها تحارب رسول الله ﷺ مُضحِّيًا بـذلك بثروة هائلة كانت تأتيه من تجارته معها، ومُضحِّيًا كذلك بعَلاقات اجتماعيَّة مهمَّة مع أشراف قريش.

وعقلاً فإنَّ مَنْ أُكرِه على شيء لا يلبث أن يتحلَّل منه إذا وجد الفرصة سانحة لذلك، بل ويُصْبِح حربًا على هذا الذي أكره عليه.. إلاَّ أنَّ التاريخ لم يُثبت مثل هذا؛ وإنها ثبت أن من كان يُسلم لم يتوانَ للحظة واحدة في الدفاع عن هذا الدين الذي أَسَرَ لُبَّه بكل ما يملك، وأقرب منه أن الإحصائيات الرسميَّة لَتَدُلُّ على أن عدد المسلمين في ازدياد، على الرغم من كل ما ينالهم من اضطهاد وما يتعرَّضون له من عوامل الإغراء!

ولو قمنا بإحصاء عدد الذين ماتوا في كل الحروب النبويَّة -سواء من شهداء المسلمين، أو من قتلى الأعداء- ثم قمنا بتحليل لهذه الأعداد، وربطها بها يحدث في عالمنا المعاصر، لوجدنا عجبًا! لقد بلغ عدد شهداء المسلمين في كل معاركهم أيام رسول الله ﷺ -وذلك على مدار عشر سنوات كاملة- ٢٦٢ شهيدًا تقريبًا، وبلغ عدد قتلى أعدائه ﷺ حوالي ٢٠٢٢ قتيلاً<sup>٢٢</sup>، وبذلك بلغ العدد الإجمالي لقتلى الفريقين ١٢٨٤ قتيلاً فقط!

وحتى لا يتعلَّل أحدٌ بأن أعداد الجيوش آنذاك كانت قليلة؛ ولذا جاء عدد القتلى على هذا النحو، فإنني قمتُ بإحصاء عدد الجنود المشتركين في المعارك، ثم قمتُ بحساب نسبة

- (١) البخاري عن أبي هريرة: كتاب أبواب المساجد باب الاغتسال إذا أسلم وربط الأسير أيضًا في المسجد (٤٣٧٢)، ومسلم: كتاب الجهاد والسير، باب ربط الأسير وحبسه وجواز المَنِّ عليه (١٧٦٤) والحنطة: القمح.
- (٢) اعتمدتُ في حصر الأرقام على ما ورد أوَّلاً في كتب الصحاح والسنن والمسانيد، ثم على روايات كتـب السيرة بعد توثيقها، كسيرة ابن هشام، وعيون الأثر، وزاد المعاد، والسـيرة النبويـة لابــن كــثير، وتــاريخ الطبري، وغيرهم.

أســـــــــوة للعالمين

القتلى بالنسبة إلى عدد المقاتلين، فوجدتُ ما أذهلني! أن نسبة الشهداء من المسلمين إلى الجيوش المسلمة تبلغ ١٪ فقط، بينها تبلغ نسبة القتلى من أعداء المسلمين بالنسبة إلى أعداد جيوشهم ٢٪! وبذلك تكون النسبة المتوسطة لقتلى الفريقين هي ٥ , ١٪ فقط!

(TTA) - 275

إن هذه النسب الضئيلة في معارك كثيرة -بلغت خمّسًا وعشرين أو سبعًا وعشرين غزوة، وثمان وثلاثين سريَّة<sup>(۱)</sup>، أي أكثر من ثلاث وستِّين معركة- لَمِنْ أصدق الأدلَّة على عدم دمويَّة الحروب في عهده على .

ولكي تتَّضح الصورة بشكل أكبر وأظهر فقد قمتُ بإحصاء عدد القتلى في الحرب العالميَّة الثانية -كمثال لحروب (الحضارات) الحديثة- فوجدتُ أن نسبة القتلى في هذه الحرب الحضاريَّة بلغت ٢٥١٪!!! فالأرقام لا تكذب؛ فقد شارك في الحرب العالمية الثانية ٢٠٠, ٢٠٠, ٢٠٠ جندي (خسة عشر مليونًا وستهائة ألف)، ومع ذلك فعدد القتلى بلغ ٢٠٠, ٢٠٠, ٢٠٠ عندي (خسة عشر مليونًا وستهائة ألف)، ومع ذلك فعدد القتلى بلغ ١٠٠, ٢٠٠, ٢٠٠ عندي (خسة عشر مليونًا وشهائة ألف)، ومع ذلك فعدد القتلى بلغ ١ جيوش المشاركة! وتفسير هذه الزيادة هو أن الجيوش المشاركة جميعًا –وبلا استثناء-كانت تقوم بحروب إبادة للمدنيين، وكانت تُسْقِطُ الآلاف من الأطنان من المتفجّرات على المدن والقرى الآمنة؛ فتُبيد البشر، وتُفني النوع الإنساني، فضلاً عن تدمير البِنَى التحتيَّة، وتخريب الاقتصاد، وتشريد الشعوب! لقد كانت كارثة إنسانيَّة بكل المقاييس!

وأيسر مِن أن نستقصي الحروب وأسبابها في صدر الإسلام لِنَعِيَ تلك الحقيقة، أن نُلْقِيَ نظرة عامَّة على خريطة العالم في الوقت الحاضر لنعلم أن السيف لم يعمل في انتشار هذا الدين؛ فإن البلاد التي قَلَّتْ فيها حروب الإسلام هي البلاد التي يُقِيم فيها اليوم أكثر مسلمي العالم، وهي بلاد إندونيسيا والهند والصين، وسواحل القارة الإفريقية، وما يليها من سهول الصحارى الواسعة؛ فإن عدد المسلمين فيها قريب من ثلاثهائة مليون، ولم يقع فيها من الحروب بين المسلمين وأبناء تلك البلاد إلاَّ القليل الذي لا يُجَدِي في تحويل الألاف عن دينهم بالملايين، ونقارن بين هذه البلاد والبلاد التي انَّجهَتْ إليها غزوات

 <sup>(</sup>۱) ابن كثير: السيرة النبوية ٤/ ٤٣٢، ابن قيم الجوزية: زاد المعاد ١/ ١٢٥، وابن حزم: جوامع السيرة ١٦/١.

الباب الثالث: النبي ﷺ والتعامل مع غير المسلمين

705 TTO

المسلمين لأوَّل مرَّة في صدر الدعوة الإسلاميَّة، وهي بـلاد العراق والشـام، فـإن عـدد المسلمين فيها اليوم قلَّما يَزيد على عشرة ملايين، يعيش بينهم من اختاروا البقاء على دينهم من المسيحيين واليهود والوثنيين وأشباه الوثنيين<sup>(١)</sup>!!

يقول المؤرِّخ الفرنسي جوستاف لوبون في كتابه (حضارة العرب) وهو يتحدَّث عن سرِّ انتشار الإسلام في عهده ﷺ وفي عصور الفتوحات من بعده: «قد أثبت التاريخ أن الأديان لا تُفْرَض بالقوَّة، ولم ينتشر الإسلام -إذن- بالسيف، بل انتشر بالدعوة وحدها، وبالدعوة وحدها اعتنقته الشعوب التي قهرت العربَ مؤخَّرًا كالترك والمغول، وبلغ القرآن من الانتشار في الهند -التي لم يكن العرب فيها غير عابري سبيل- ما زاد عدد المسلمين إلى خسين مليونَ نفس فيها<sup>(٢)</sup>، ولم يكن الإسلام أقلَّ انتشارًا في الصين التي لم يفتح العرب أيَّ جزء منها قطُّ...»<sup>(٣)</sup>.

فالإسلام إذن إنها غزا القلوب وأسر النفوس.. وإن كان بإمكان السيف أن يفتح أرضًا.. فليس بإمكانه أن يفتح قلبًا!

\* \* \*

- (١) عباس محمود العقاد: حقائق الإسلام وأباطيل خصومه ص ١٦٩، ١٧٠.
- (٢) كان هذا في وقت كتابة غوستاف لويُون كتابة، أمَّا في عام ٢٠٠٨م فبلغ المسلمون في الهند ٢٣٨ مليـون ( نسمة.
  - (٣) جوستاف لوبون: حضارة العرب ص ١٢٩، ١٢٩.

\_وة للعالمين أســـــ

(FE) 235

#### المبحث الثالث:

## شبهة أن النبي ﷺ يقر العبودية

يُثير البعض شبهة أن النبي ﷺ يُرَغِّبْ في مِلْكِ اليمين، وقد أقرَّه ﷺ عندما سمح لجنوده باسترقاق مَنْ يُؤْسَرَ في الحرب.

والحقيقة التي لا جدال فيها أنَّ النبي ﷺ يُعْتَبَر المحرِّر الأوَّل للعبيد؛ وقبل الحديث عن جهده ﷺ في تحرير العبيد لا بُدَّ أن نعرف مدى ترسخ هذا الأمر في الجزيرة العربية وفي العالم قبل مبعثه ﷺ، لنعلم أنه لم يكن من المكن أبدًا أن يصدر رسول الله ﷺ قانونًا مفاجئًا يمنع به شيئًا انتشر لهذه الدرجة ولعدة قرون.

ففي الجزيرة العربية: ما فَتِنَت الحرب تشتعل بين حين وآخر بين القبائل العربية بدافع العصبية والقَبَليَّة، ومما لا شَكَّ فيه أنَّه كان لهذه الحروب المستمرَّة نتائج وَبِيلَة على الفريق المنهزم؛ وذلك لما يترتّب على الهزيمة من سبي النساء والذريَّة والرجال إن قُدِر عليهم، وقد يتم قتلهم، أو استرقاقهم وبيعهم عبيدًا، ولم يكن هناك ما يُسَمَّى بالمنِّ عليهم أو إطلاق سراحهم دون مقابل، وكانت الحروب تمثل أَحَدَ الروافد الأساسيَّة لتجارة العبيد التي كانت إحدى دعامات الاقتصاد في الجزيرة العربية.

أمَّا الدولة الرومانية فلم يكن العبيد فيها بأفضل حال لدرجة أن الفيلسوف أفلاطون نفسه صاحب فكرة المدينة الفاضلة كان يرى أنه يجب ألا يُعطَى العبيدُ حقَّ المواطنة، أما الدولة الفارسية فكان المجتمع مقسمًا إلى سبع طبقات أدناهم عامة الشعب، وهم أكثر من ٩٠٪ من مجموع سكان فارس، ومنهم العمال والفلاحين والجنود والعبيد، وهو لاء ليس لهم حقوق بالمرة، لدرجة أنهم كانوا يربطون في المعارك بالسلاسل؛ كما فعلوا في موقعة الأُبلَّة<sup>(1)</sup> أولى المواقع الإسلامية في فارس بقيادة خالد بن الوليد ه.

<sup>(</sup>١) الأبلَّة: بلدة على شاطئ دجلة البصرة، وقد سار إليها خالد بن الوليد، والتقى بالفرس في موقعة تسمى ذات السلاسل وانتصر المسلمون وكان عددهم ١٨ ألف مجاهد على ستين ألف فارسمي. انظر: يـاقوت الحموي: معجم البلدان ٢/١٣.

هكذا كانت مشكلة العبودية قبل الإسلام، وعندما جاء الرسولﷺ برسالته الخاتمة وضع مبدأين مهمَّيْن لإلغاء العبوديَّة والرقِّ، هما: تضييق الروافد التي كانت تمدُّه وتُغَذِّيه وتضمن له البقاء، وتوسيع المنافذ التي تؤدِّي إلى العتق والتحرُّر.

وكانت سيرته على خير تطبيق لهذين المبدأين؛ حيث بدأ على حثَّ المجتمع الإسلامي الناشئ على تحرير العبيد واعدًا إيَّاهم بالجزاء العظيم في الآخرة، فعن أبي هريرة ، عن رسول الله على أنه قال: "مَنْ أَعْنَقَ رَقَبَةً أَعْنَقَ اللهُ بِكُلِّ عُضْوٍ مِنْهَا عُضُوًا مِنْ أَعْضَائِهِ مِنَ النَّارِ حَتَى فَرْجَهُ بِفَرْجِهِ»<sup>(1)</sup>.

كما حثَّ النبي ﷺ على عتق العبيد تكفيرًا عن أي ذنب يأتيه الإنسان؛ وذلك للعمل على تحرير أكبر عدد ممكن منهم، فالذنوب لا تنقطع، وكل ابن آدم خطَّاء، فيقول ﷺ : «أَيُّهَا امْرِيَ مُسْلِم أَعْتَقَ امْرَأَ مُسْلِمًا كَانَ فَكَاكَهُ مِنَ النَّارِ؛ يُجْزِئُ كُلُّ عُضْو مِنْهُ عُضْوًا مِنْهُ، وَأَيُّها امْرِيْ مُسْلِم أَعْتَقَ امْرَأَ مُسْلِمًا كَانَ فَكَاكَهُ مِنَ النَّارِ؛ يُجْزِئُ كُلُّ عُضْو مِنْهُ عُضْوًا مِنْهُ، وَأَيُّها امْرِيْ مُسْلِم أَعْتَقَ امْرَأَ مُسْلِمًا كَانَ فَكَاكَهُ مِنَ النَّارِ؛ يُجْزِئُ كُلُّ عُضْو مِنْهُ عُضْوًا مِنْهُ، وَأَيُّها امْرِيْ مُسْلِم أَعْتَقَ امْرَأَة مُسْلِمَة كَانَتَ فَكَاكَهُ مِنَ النَّارِ؛ يُجْزِئُ كُلُّ عُضْو مِنْهُ عَضْوًا عَضْوًا مِنْهَا الْمَرَأَةِ مُسْلِمَةٍ أَعْتَقَتِ امْرَأَةً مُسْلِمَةً كَانَتْ فَكَاكَهَا مِنَ النَّارِ؛ يُجْزِئُ مُنْ

بل وكانت وصاياه الإنسانيَّة بالعبيد مِفتاحًا من مفاتيح تأهيل المجتمع لتقَبُّل تحريرهم وعتقهم، فحضَّ أوَّلاً ﷺ على المعاملة الحسنة لهم، حتى لو كان ذلك في الألفاظ والتعبيرات، فتراه يقول ﷺ : «لاَ يَقُولَنَّ أَحَدُكُمْ: عَبْدِي وَأَمَتِي. كُلُّكُمْ عَبِيدُ الله، وَكُلُّ نِسَائِكُمْ إِمَاءُ الله، وَلَكِنْ لِيَقُلْ: غُلاَمِي وَجَارِيَتِي، وَفَتَايَ وَفَتَاتِي <sup>(٣)</sup>. بل وأوجَب ﷺ إطعامهم وإلباسهم من نفس طعام ولباس أهل البيت، وألاَّ يُكلَّفوا ما لا يطيقون، فيَرْوِي جابرُ بن عبد الله ، فيقول: كان النبي ﷺ يوصي بالمملوكين خيرًا، ويقول: «...أَطْعِمُوهُمْ

- (١) البخاري: كتاب كفارات الأيمان، باب قول الله تعالى: ﴿ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ [المائدة: ٨٩]... (٢٥١٧)،
   ومسلم: كتاب العتق، باب فضل العتق (١٥٠٩).
- (٢) مسلم: كتاب العتق، باب فضل العتق (١٥٠٩)، والترمذي عن أبي أمامة (١٥٤٧) واللفظ لـه، وابس ماجه (٢٥٢٢).
- (٣) البخاري عن أبي هريرة: كتاب العتق، باب كراهية التطاول على الرقيق وقوله: عبدي وأمتي (٢٥٥٢)، ومسلم: كتاب الألفاظ من الأدب وغيرها، باب حكم إطلاق لفظ العبد والأمة (٢٢٤٩).

مِمَّا تَأْكُلُونَ، وَأَلْبِسُوهُمْ مِنْ لَبُوسِكُمْ، وَلا تُعَذِّبُوا خَلْقَ الله ﷺ...»<sup>(۱)</sup>. وغير ذلك من الحقوق التي جَعَلَتْ من العبد كائنًا إنسانيًّا له كرامة لا يجوز الاعتداء عليها.

(327)

৾৵৵

ثم ترتقي وصاياه لتنقل المجتمع إلى مرحلة التحرُّر الواقعي، فجعل عقوبة تعذيبهم وضربهم العتق والتحرُّر، فيُرْوَى أن عبد الله بن عمر هي كان قد ضرب غلامًا له، فدعاه فرأى بظهره أثرًا، فقال له: أو جعتُك؟ قال: لا. قال: فأنت عتيق. قال: ثمَّ أخذ شيئًا من الأرض، فقال: ما لي فيه من الأجر ما يزن هذا، إنِّي سمعتُ رسول الله عَنْ يقول: «مَنْ ضَرَبَ غُلاَمًا لَهُ حَدًّا لَمْ يَأْتِهِ، أَوْ لَطَمَهُ؛ فَإِنَّ كَفَّارَتَهُ أَنْ يُعْتِقَهُ»<sup>(٢)</sup>.

وجعل ﷺ أيضًا التلفَّظ بالعتق من العبارات التي لا تحتمل إلاَّ التنفيذ الفوري، فقال يَ «ثَلاثٌ جَدُّهُنَّ جَدٌ وَهَزْهُنَّ جَدٌّ: الطَّلاقُ وَالنِّكَاحُ وَالْعِتَاقُ»<sup>(٣)</sup>.

كما جعله الشرع وسيلة من وسائل التكفير عن الخطايا والآثام، مثل وجوب العتق بسبب القتل الخطأ، وكذلك الحنث في اليمين، والظِّهَار، والإفطار في رمضان عمدًا، وغير ذلك، ثم جاءت سيرته خير تطبيق لهدي الشرع، فعن أبي هريرة انه قال: جاء رجلٌ إلى النَّبِيِّ عَنَيْ، فقال: هلكتُ يا رسول الله. قال: «وَمَا أَهْلَكَكَ؟». قال: وقعتُ على امرأتي في رمضان. قال: «هَلْ نَجِدُ مَا تُعْنِقُ رَقَبَةً؟». قال: لا. قال: «فَهَلْ تَسْتَطِيعُ أَنْ تَصُومَ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ؟». قال: لا. قال: «فَهَلْ نَجِدُ مَا تُعْنِقُ رَقَبَةً؟». قال: لا. قال: «فَهَلْ تَسْتَطِيعُ أَنْ تَصُومَ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ؟». قال: لا. قال: «فَهَلْ نَجِدُ مَا تُطْعِمُ سِتِّينَ مِسْكِينًا؟». قال: لا. قال: لا. قال: أُفْقَرَ مِنَّا النَّبِيُ مُتَتَابِعَيْنِ؟». قال: لا. قال: «فَهَلْ نَجِدُ مَا تُطْعِمُ سِتِّينَ مِسْكِينًا؟». قال: لا. قال: أن أَنْ قال: أن قال: أنهُ مُتَتَابِعَيْنَ؟». قال: أن مُعَانَ في مُتَتَابِعَيْنَ؟». قال: الذي قال: أن مُنْ مُنْكَانَ مُعَانَ مُعَانَ أَنْ مُتَعَلِيعُ أَنْ تَصُومَ مَنْهُورَ أَنْ مُتَتَابِعَيْنَ؟». قال: لا. قال: لا. قال: «فَهَلْ نَجِدُ مَا تُطْعِمُ سِتِينَ مِسْكِينًا؟». قال: لا. قال: لا. قال: أن مُ

- (۱) مسلم: كتاب الأيمان، باب إطعام المملوك مما يأكل... (١٦٦١)، وأحمد (٢١٥٢١)، والبخاري: الأدب المفرد ٢٦/١ واللفظ له.
  - (٢) مسلم: كتاب الأيمان، باب صحبة المماليك، وكفارة من لطم عبدٍه (١٦٥٧)، وأحمد (٥٠٥١).
- (٣) مسند الحارث (٥٠٣)، رواه البيهقي عن عمر بن الخطاب موقوفًا ٧/ ٣٤١، وذكر ابـن الملقـن أنـه بهـذا اللفظ غريب، ابن الملقن: خلاصة البدر المنير ٢/ ٢٢٠، وقال ابن حجر العسقلاني: بـاللفظ المـذكور... وهو رواية عبد الرحمن بن حبيب بن أردك وهو مختلف فيه، قال النسائي: منكر الحـديث، ووثقـه غـيره، فهو على هذا حسن. انظر: التلخيص الحبير ٣/ ٢٠٩، ٢١٠.
- (٤) العَرَق: المكتل والجراب والوعاء المنسوج من الخوص، انظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة عرق ٢٤٠/١٠
- (٥) لابتيها: أي المدينة، ويعني حرَّثيْها من جانبيها وهي الأرض التي قـد ألبــــتها حجـارةً سـود، انظـر: ابــن منظور: لسان العرب، مادة لوب ١/ ٧٤٥.

فَضَحِكَ النَّبِيُّ عَتَّى بَدَتْ أَنْبَابُهُ، ثُمَّ قَالَ: إَذْهَبْ فَأَطْعِمْهُ أَهْلَكَ "(''.

بل وأكثر من ذلك؛ حيث جعل عتقهم من مصارف الزكاة؛ لقول الله تعالى: ﴿إِنَّهَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ <sup>(٢</sup>)، ولننظر ماذا فعلي مع سلمان الفارسي هه؛ لندرك عظمة تطبيقه لهذا المبدأ الإسلامي، فها هو ذا سلمان الفارسي هه يُعْلِنُ إسلامه أمام النبي يَ ، فيقول له يَ : «.. اذْهَبْ فَاشْتَرَ نَفْسَكَ ».

to Tim

فيقول سلمان الفارسي ﷺ: فَانْطَلَقْتُ إلى سيِّدي، فقلتُ: بِعْنِي نَفْسِي؟ قال: نعم، على أن تُنْبِتَ لي مائةَ نخلةٍ، فإذا أنْبَتَتْ جئني بوزن نواةٍ من ذَهَبٍ.

فَأَتَيْتُ رسول اللهَ ﷺ ، فأخبرتُه، فقال لي رسول الله ﷺ : السُّتَرِ نَفْسَكَ بِالَّذِي سَأَلَكَ، وَاتْتِنِي بِدَلْوٍ مِنْ مَاءِ الْبِعْرِ الَّذِي كُنْتَ تَسْقِي مِنْهَا ذَلِكَ النَّخْلَ ».

قال: فدعا لي رسول الله عنه فيها، ثمَّ سَقَيْتُهَا، فَوَالله لَقَدْ غَرَسْتُ مِائَةَ نَخْلَةٍ، فَهَا غادَرَتْ مِنْهَا نَخْلَةُ إِلاَّ نَبَتَتْ، فَأَتَيْتُ رسول الله عنهِ ، فأخبرتُه أنَّ النَّخل قَدْ نَبَتْنَ، فَأَعْطَانِي قِطْعَةً مِنْ ذَهَبٍ، فَانْطَلَقْتُ بِهَا فَوَضَعْتُهَا فِي كِفَّةِ المِيزَانِ، وَوَضَعَ فِي الجَانِبِ الآخرِ نَوَاةً، فَوَاللهِ مَا اسْتَقَلَّبِ قِطْعَةُ الذَّهَبِ مِنَ الأَرْضِ، قال: وجنت رسول الله عنهُ فَا مَا

ومكَّن الإسلامُ العبيد من استعادة حُرِّيَّتهم بالمكاتبة، وهي أن يُمْنَح العبدُ حُرِّيَّته مقابل مبلغ من المال يتَّفق عليه مع سيِّده، وأوجب أيضًا إعانته؛ لأن الأصل هو الحرِّيَّة، أمَّا العبوديَّة فطارئة، فكان الرسولﷺ القدوة في ذلك؛ حيث أدَّى عن جُوَيْرِيَة بنت الحارث ضِي ما كُوتبت عليه وتزوَّجها، فليَّا سمع المسلمون بزواجه منها أعتقوا ما بأيديهم من السبي، وقالوا: أصهار رسول اللہﷺ .

- (۱) البخاري: كتاب كفارات الأيمان، باب من أعان المعسر في الكفارة (۱۹۳٦)، (۲٦٠٠)، ومسلم: كتـاب الصيام، باب تغليظ تحريم الجماع في نهار رمضان... (۱۱۱۱) واللفظ له.
   (۲) (التوبة: ۲۰).
- (٣) الحاكم: (٦٥٤٤) وقال: هذا حديث صحيح الإسـناد والمعـاني قريبـة مـن الإسـناد الأول. والطبرانـي: المعجم الكبير (٦٠٧٣) واللفظ له، وقال الهيثمي: رواه الطبراني وفيه عبد الله بن عبد القدوس التميمي ضعفه أحمد والجمهور ووثقه ابن حبان وقال: ربما أغرب، وبقية رجاله ثقات. انظر: مجمع الزوائد ومنبع الفوائد ٩/ ٣١٦.

أسوة للعالمين فأُعتق بسببها مائة أهل بيت من بني المصطلق<sup>(۱)</sup>.

ورغَّب النبي ﷺ في عِتق الأَمَةِ وتزوُّجها، فيُروى عن أبي موسى الأشعري ﷺ أنه قال: قال رسول الله ﷺ: «أَيُّهَا رَجُلٍ كَانَتْ عِنْدَهُ وَلِيدَةٌ فَعَلَّمَهَا فَأَحْسَنَ تَعْلِيمَهَا، وَأَذَّبَهَا فَأَحْسَنَ تَأْدِيبَهَا، ثُمَّ أَعْتَقَهَا وَتَزَوَّجَهَا فَلَهُ أَجْرَانِ...»<sup>(٢)</sup>. لذلك نجده ﷺ يعتق السيدة صفيَّة بنت حُيَيٍّ بن أخطب ﷺ ويجعل عتقها صداقها<sup>(٣)</sup>.

أمَّا الاسترقاق عن طريق الحرب التي يثيرها أعداء الإسلام فقد ضيَّق النبي ﷺ مدخل الاسترقاق عن طريق الحرب فوضع نظامًا للأسرى لم يُعرف من قبل إلاَّ في الإسلام؛ فاشترط لاعتبار الأسرى أرقًاء أن يَضْرِب الإمامُ عليهم الرقَّ، وقبل أن يضرب الإمام عليهم الرقَّ يمكن أن تتمَّ نحوهم التصرُّفات التالية: تبادل الأسرى؛ وذلك بِرَدً عدد من الأسرى مقابل عدد من أسرى المسلمين، أو قَبُول الفداء؛ وذلك بإطلاقهم نظير مقابل مادِيَّ أو أدبي كما فعل ﷺ في أسرى (بدر)؛ فأطلق بعضهم مقابل مال، وجعل إطلاق بعضهم نظير تعليمهم لبعض المسلمين القراءة والكتابة.

رغم أن الاسترقاق في الحرب كان عرفًا عامًا في كل الحروب، فكان الأعداء يسترقون المسلمين إذا وقعوا في أسرهم، لقد حدث ذلك مثلاً مع زيد بن الدثنة وكذلك مع خبيب بن عدي الله <sup>(٤)</sup>، ولو لم يقابل الإسلام أعدائه بمثل ما يفعلوه لاجترءوا عليه، ومع ذلك فالإسلام يقبل أن تتفق كل الأطراف المتصارعة على عدم الاسترقاق، فلا تفعله في نظير ألا يفعلوهم كذلك.

وهكذا كان الإسلام في قضية تحرير العبيد حكيمًا ومتوازنًا في تشريعة، فبقدر ما ضيَّق منافذ الاسترقاق بقدر ما وسَّع منافذ التحرير بأسلوب متدرِّج يناسب الواقع الذي ظهر فيه الإسلام.

- (١) الصالحي الشامي: سبل الهـدى والرشـاد ١١/ ٢١٠، والسـهيلي: الـروض الأنـف ٤/ ١٨، وابـن كـثير: السيرة النبوية ٣٠٣/٣٠.
  - (٢) البخاري: كتاب النكاح، باب اتخاذ السراري... (٥٠٨٣).
- (٣) البخاري: كتاب المغازَي، باب غزوة خيبر (٢٨٨٩)، ومسلم: كتاب النكاح، باب فضيلة إعتاق أمـة ثـم يتزوجها (١٣٦٥).
  - (٤) ابن حجر العسقلاني: الإصابة في تمييز الصحابة ٢/ ٢٦٣.

الباب الثالث: النبي ﷺ والتعامل مع غير المسلمين

75 (10

### المبحث الرابع:

شبهة نُقْل النبي ﷺ القرآن عن اليهود والنصارى

يُثير البعض شبهة أن النبي ﷺ لم يُوحَ له بشي، وإنها أخذ هذا القرآن عن اليهود والنصارى، وإن ما يستدلُّون به على هذا الكلام ليس إلا مجرَّد افتراضات لا تستند إلى أي شي، مما يرقى إلى مستوى الدليل، وأشهر هذه الأقوال تتلخَّص في لقائه ﷺ – حين كان غلامًا- بالراهب سرجيوس أو جرجيس أو بحيرا<sup>(۱)</sup> –على اختلاف المصادر في الاسم-والقول الثاني يُثير احتهال أخذه العلم عن ورقة بن نوفل، إلى جانب العديد من الأقوال الأخرى الأضعف من هذا، والتي تقول بأن انتشار اليهود في بعض مناطق الجزيرة العربية، ووجود كثير من الموالي الأحباش الذين ترجع أصولهم إلى أرض الحبشة النصرانية في ذلك الوقت، وخروج النبي ﷺ في تجارته حين كان شابًا يسافر بتجارة خديجة عنه إلى بلاد الشام، وقد كانت أرضًا نصرانية –أيضًا- ولقد بذل إميل درمنجم في كتابه (حياة محمد) جهدًا عظيمًا في التقاط كل احتهال وكل تفصيلة تُشير إلى وجود يهود ونصارى في مكة، بل وتثير الغبار حول ضرورة التقاء محمد ﷺ وتأثُّره بهم، ومثله ما فعله مونتجمري وات في كتابه (عمد في مكة)<sup>(۱)</sup>.

والواقع أن هذه الشبهة مليئة بالثغرات، التي نرى أنه لا يجوز لصاحب العقل أن

\_وة للعالمين أس

TED 25

يقبلها؛ لكثير من الأسباب منها:

أولاً: أن سيرة النبي ﷺ وتاريخ حياته معروف أكثر من أي شخصية أخرى في الزمن القديم، وأن أخباره تَعَرَّضت لتدقيق وتوثيق كبيرين؛ جعل من الميسور على أي أحد أن يعرف مدى صحة أو ضعف الاحتمال القائل بوقوع الرواية، وإذا كان الحال هكذا فلا يصحُّ ترك الأخبار الصحيحة؛ بل والضعيفة، والجري وراء افتراضات، وهي مجرد افتراضات تقول بأن وجود بعض أهل الكتاب في جزيرة العرب واحتمال التقاء النبي ببعضهم في رحلة تجارية إلى الشام، قد يكون الطريق الذي وصلت به تعاليم اليهودية والنصرانية إليه.

ثانيًا: الصحيح الثابت من سيرته ﷺ أنه لم يكن يقرأ ولا يكتب منذ وُلِدَ وحتى توفي، وهي من ضرورات التعلُّم والأخذ، لا سيها إذا كان هذا في تعاليم دينية، ومن ضرورات التعلُّم والأخذ –أيضًا– أن يتردَّد الطالب على المعلم، ولا نرى في سيرة النبي ﷺ أخبارًا صحيحة ولا حتى ضعيفة تُفيد بأنه كان يتردَّد على أي مكان، ولا على أي شخص على وجه العادة، خاصة وأنه لم ينفرد في رحلته التجارية الأولى عن عمه، ولم ينفرد كذلك عن ميسرة غلام خديجة عشي الذي ذهب معه إلى بُصرى، ولقد كان ميسرة كرقيب عليه؛ لأنه يعمل في مال سيدته خديجة عشي وإن غاية ما يمكن أن يُحصِّله أحد في مثل هذه الرحلات هو –كما قالت كارين أرمسترونج<sup>(1)</sup>– «معرفة بالغة الضآلة»<sup>(1)</sup>.

ثالثاً: الرحلة التي قام بها ﷺ حين كان غلامًا مع عمه، فقابل فيها الراهب النسطوري، لم يكن عمره يتجاوز اثني عشر عامًا، فكيف لغلام في هذه السنِّ، ومع اختلاف اللغة –فإنه ﷺ لم يتكلم بغير العربية وقد كان الراهب نسطوريًّا سريانيًّا– وفي هذا اللقاء الوحيد أن يأخذ عنه شيئًا؟! ثم ما تفسير بقائه كل هذه السنين لم يتغير له حال حتى يجهر بها بعد ثهانية وعشرين عامًا –أكثر من ربع قرن– ويتحمل في سبيلها كل ذلك العذاب؟

<sup>(</sup>١) كارين أرمسترونج: (١٤ نوفمبر ١٩٤٤م -...) بريطانية، باحثة شهيرة في مقارنة الأديان.

<sup>(</sup>٢) كارين أرمسترونج: سيرة النبي محمد، ص١٥١.

يقول المفكر الإنجليزي الكبير توماس كارليل: «وإني لستُ أدري ماذا أقول عن ذلك الراهب سرجياس (بحيرا) الذي يزعم أن أبا طالب ومحمدًا على – سكنا معه في الدار، ولا ماذا عساه أن يَتَعَلَّمه غلام في هذه السن الصغيرة من أي راهب ما؛ فإن محمدًا على – ليكن يتجاوز إذ ذاك الرابعة عشر، ولم يكن يعرف إلا لغته، ولا شكَّ أن كثيرًا من أحوال الشام ومشاهدها لم يكُ في نظره إلا خليطًا مشوَّشًا من أشياء يُنكرها ولا يفهمها»<sup>(۱)</sup>.

رابعًا: ثم ما تفسير أن يكون الكلام المنطوق بهذا القدر من البلاغة والفصاحة التي يتحدى بها العرب وهم المبرَّزُون فيها؟ هذا والراهب لا يعرف العربية أصلاً؟ ومع ذلك فقد شهد لبلاغة القرآن حتى مَنْ لا يتقن العربية ولا يحبُّ الإسلام؛ فمثلاً يذكر توماس أرنولد: «ونجد بين المسيحيين مثل ألفار (Alvar) –الذي عُرِفَ بتعصُّبِه ضد الإسلام-يُقَرِّر أن القرآن قد صِيغ في مثل هذا الأسلوب البليغ الجميل؛ حتى إن المسيحيين لا يسعهم إلا قراءته والإعجاب به»<sup>(٢)</sup>. ومن هنا جاءت الآية التي تَرُدُّ على أمثال القائلين بهذه الشبهة؛ قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّهَا يُعلَّمُهُ بَشَرٌ لِسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٍّ وَهَذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌّ مُبِينٌ<sup>(٣)</sup>».

خامسًا: لم يطرح أحد من المشركين في سياق مواجهة النبي على مثل هذه الأمور، وهي لو كانت ذات قيمة وقدر، أو لو كان ثمة شبهة في التقائه بأحد أهل العلم بالكتاب، أو أمثالها من تصرفات قد تُثير الشبهة لذكروها وهاجموه بها، والواقع أنهم لم يفعلوا، إلاَّ مرَّة يتيمة –وهم في مرحلة التخبط ومحاولة إيجاد أي تهمة– طُرِحَت هذه الفكرة طرحًا خجولاً فقالها بعضهم وغلب عليها التجهيل بالشخص الذي يقوم بدور المعلم، ثم إن المادة كانت في رأيهم أكاذيب وأساطير، فلم يكن ثمة احتمال لأن يكون المعلم من أهل الكتاب العلماء، أو أن يكون ما يقوله هو ما لدى أهل الكتاب من علم؛ ﴿وَقَالَ الَّذِينَ

- (۱) توماس كارليل: الأبطال ص٦١، ٦٢.
- (٢) توماس أرنولد: الدعوة إلى الإسلام، ص١٦٢.

(٣) (النحل: ١٠٣).

كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاَّ إِفْكٌ افْتَرَاهُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ آخَرُونَ<sup>(١)</sup>﴾، ﴿وَقَالُوا أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ اكْتَنَبَهَا<sup>(٢)</sup>﴾، بل إنهم لجنوا إلى أهل الكتاب؛ لكي يُقَيِّموا لهم هذا الذي أتى به محمد ﷺ.

سادسًا: لم يزعم أحد أن النبي على قد أخذ منه شيئًا، لا بحيرا ولا غيره من أهل الكتاب المنتشرين في الجزيرة العربية، بل لقد عمل أهل الكتاب على إحراجه ونصرة قومه المشركين عليه؛ فيستغلون ما عُرِفَ عنهم من العلم بالكتاب ثم يقولون: ﴿لِلَّذِينَ كَفَرُوا هَوُلاَءِ أَهْدَى مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا سَبِيلاً<sup>٢</sup>)، وأحيانًا كان يلجأ إليهم المشركون فيعطونهم أسئلة لا يعرفها إلا نبيٌّ، مثلها ذهب النضر بن حارث وعقبة بن أبي معيط إلى يهود المدينة، فقصًّا عليهم نبأ محمد على مثلها ذهب النضر بن حارث وعقبة بن أبي معيط إلى يهود المدينة، فقصًا عليهم نبأ محمد على فقال لهم أحبار اليهود: سلوه عن ثلاث؛ فإن أخبركم بهنَّ فهو نبي مرسل، وإن لم يفعل فالرجل متقوَّل: سلوه عن فتية ذهبوا في الدهر الأول –أي: أهل الكهف– ما كان من أمرهم؛ فإنه قد كان لهم حديث عجيب، وسلوه عن رجل طوَّاف قد بلغ مشارق الأرض ومغاربها –أي: ذي القرنين– ما كان نبؤه، وسلوه عن الرُّوح ما هي؟ فإذا أخبركم بذلك –أي: بحقيقة الأوَّلَيْنِ وبعارض من عوارض الثالث وهو كونها من أمر الله– فاتبعوه فإنه نبي<sup>(1)</sup>

بل إن يهود المدينة كانوا على قناعة بأنه ﷺ لا يعرف كتبهم، فلقد حدث -بعد ذلك وهو في المدينة - أن سألوه: كيف يزعم أنه على دين إبراهيم ويأكل لحوم الإبل وألبانها؛ وهي محرمة في دين إبراهيم؟ فنزل قول الله تعالى: ﴿ كُلُّ الطَّعَامِ كَانَ حِلاً لِبَنِي إِسْرَائِيلَ إِلاَّ مَا حَرَّمَ إِسْرَائِيلُ عَلَى نَفْسِهِ مِنْ قَبْلِ أَنْ تُنَزَّلَ التَّوْرَاةُ قُلْ فَأْتُوا بِالتَّوْرَاةِ فَاتْلُوهَا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ<sup>(٥)</sup> ﴾.

وحاولوا مرَّة أخرى أن يُنقذوا اثنين منهما زنيا من عقوبة الرجم، فأتوا بهما إلى النبي يَنْ فقال لهم: «مَا تَجِدُونَ فِي التَّوْرَاةِ فِي شَأْنِ الرَّجْمِ؟» فقالوا: نفضحهم ويُجْلَدُون. قال عبد

(١) (الفرقان: ٤).

-7æ

(32)

- (٢) (الفرقان: ٥).
- (۳) (النساء: ۵۱).
- (٤) السيرة الحلبية ١/ ٤٩٩، وابن هشام: السيرة النبوية ٢/ ١٣٩، وابن كثير: السيرة النبوية ١/ ٤٨٣، ٤٨٤. (٥) (آل عمران: ٩٣).

الله بن سلام: كذبتم إن فيها الرجم. فأَتَّوُا بالتوراة فنشروها، فوضع أحدهم يده على آية الرجم، فقرأ ما قبلها وما بعدها، فقال له عبد الله بن سلام: ارفع يدك. فرفع يده فإذا فيها آية الرجم، قالوا: صَدَقَ يا محمدُ فيها آية الرجم»<sup>(١)</sup>.

فأهل الكتاب أنفسهم لم يقولوا بهذا الاحتمال، ولم يتوقَّعُوا أن يكون قد عَرَفَ ما في كتبهم.

سابعًا: أليس يبدو زعمًا سخيفًا وسَاذَجًا وجود رجل عالم متبحِّر قادر على ابتكار مثل هذه التعاليم الرائعة والسابقة لعصرها، ثم يكون على هذا القدر من الخفاء والزهد في الدنيا مع الحرص على توصيل ما عنده للناس، ولو عبر رجل عربي، ثم يستمرُّ هذا الأخذ زمنًا – فلا شَكَّ أنه لم يكن لقاءً عابرًا هذا الذي أنتج كل هذه النصوص القرآنية والنبوية-مع حرصهما على الإخفاء فينجحان!

ثم أليس الأغرب أن يُوجد رجل يتمتَّع بكل هذه القدرات والمواهب الإدارية والقيادية، وهو في الذروة من شرف النسب والحب والتقدير، ثم يَدَّعِي النبوة فتُحصى عليه حركاته وسكناته ويُتربص به، ثم يستطيع أن يُواصل الأخذ والتلقِّي؟ ثم بعدئذٍ لا يعترف بالفضل فلا يُرجع الأمر إلى أهله؟

ثامنًا: لقد كان القرآن ينزل مفرقًا منجَّمًا بحسب الحوادث الجارية، وقد استمرَّ نزوله عبر ثلاثة وعشرين عامًا، ثم مُجمِعَ بعد وفاة النبي ﷺ في كتاب واحد؛ أي: إن القرآن لم يكن كتابًا خرج بعد فترة من التأليف، بل كان واقعًا حيًّا، وآياتٍ تزداد في كل يوم، وهذا في حدِّذاته ينفي مسألة التلقِّي من أحد.

تاسعًا: ما ثبت عنه بطرق عديدة صحيحة من أن الوحي كان أحيانًا يأتيه ﷺ «مِثْلَ صَلْصَلَةِ الجَرَسِ؛ وَهُوَ أَشَدُّهُ عَلَيَّ، فَيُفْصَمُ عَنِّي وَقَدْ وَعَيْتُ عَنْهُ مَا قَالَ<sup>(٢)</sup>. حتى إن السيدة

- (١) البخاري: كتاب المحاربين من أهل الكفر والردة، باب أحكام أهل الذمة وإحصانهم إذا زنـوا ورفعـوا إلى الإمام (٦٨٤١) عن عبد الله بن عمر، ومسلم: كتاب الحدود، باب رجم اليهـود أهـل الذمـة في الزنـى (١٦٩٩).
- (٢) البخاري: بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله (٢) عن عائشة أم المؤمنين،
   ومسلم: كتاب الفضائل، باب عرق النبي ﷺ في البرد وحين يأتيه الوحي (٢٣٣٣).

عائشة عن تروى أنها كانت تراه في اليوم شديد البرد وجبينه يتفصَّد عرقًا<sup>(1)</sup>، وهذه حالات لا يمكن اصطناعها أو تمثيلها؛ وهي حالات دعت كثيرًا من المتحاملين أن يقولوا بأنه ي مصاب بالصرع أو بغيره من الأمراض، ويكفي في هذا أن نذكر لهم قول رونالد بودلي<sup>(٢)</sup> الذي قال: «وسواء أكان صَرَعًا أم ملاريا أم غيبوبة روحية، فلن يُوَثِّر ذلك في الأمر شيئًا على الرغم من كل ما قيل في هذا الموضوع، فها كان الصَّرَع ليجعل من أحدٍ نبيًا أو مُشَرِّعًا، وما رَفَع الصرعُ أحدًا إلى مراكز التقدير والسلطان يومًا، وكان مَنْ تنتابه مثل هذه الحالات في الأزمنة الغابرة يُعْتَبَر مجنونًا أو به مسٌ من الجنِّ، ولو كان هناك مَنْ

("0) 225

عاشرًا : لقد أدان القرآن الكريم بوضوح ما فعله أهل الكتاب من قسوة قلوبهم، وتحريفهم لكتبهم، وعدم اتباعهم للنبي الذي يجدونه مكتوبًا عندهم في التوراة والإنجيل، ونفى عقائد محورية فيها انتهت إليه الديانتان اليهودية والنصرانية؛ مثل القول ببنوة عزير والمسيح لله –تعالى الله عها يقولون علوًّا كبيرًا- ومثل عقيدة الصلب عند النصارى، ومثل عقيدة التفوق على البشر عند اليهود، وكثير من الاختلافات الأساسية الأخرى، فهنا افتراق واضح ودليل على تجاوز ما انتهت إليه الديانات من قناعات وعقائد وأفكار.

ثم إن القرآن الكريم نفسه يدعو للاقتراب من أهل الكتاب واعتبارهم أقرب إلى المؤمنين من المشركين والكفار، وأحلَّ الزواج منهم وأكْل ذبائحهم، واعترف بنبوة إبراهيم وإسحاق ويعقوب وداود وسليهان واليسع وموسى وعيسى، وتحدَّث عنهم بكل إجلال، كها تحدث عن معجزة المسيح وعن براءة أمه العذراء البتول، فهنا التقاء كبير

- (۱) البخاري: بده الوحي، باب كيف كان بده الوحي إلى رسول المعيني (۲)، والترمذي (۳٦٣٤)، والنسائي (۹۳٤)، وأحد (۲٦٢٤١).
- (٢) رونالد فيكتور بودلي: رائد التحق بالجيش البريطاني عام (١٩٠٨م)، عمل بالعراق والأردن، ثم مستشارًا لسلطنة مسقط، كان أول من عَبَر الربع الخالي، وعندما ترك الخدمة الحكومية ذهب ليعيش بين عرب الصحراء، وكتب كثيرًا عن الصحراء وعن الشرق، وأشهر كتبه: (الرسول.. حياة محمد = The messenger; the life of Mohammed).
  - (٣) ر. ف. بودلي: الرسول.. حياة محمد ص٥٩، ٥٩.

To To

ودعوة للتقارب؛ إنَّ هذا ليس سلوك ناقل أو متبع لشيء كان موجودًا أو تم تلقينه له، ولكنها مواقف واعية وواضحة وصلبة، ومتجاوزة للزمان والمكان، وفي هذا السياق نذكر قول المفكر الإنجليزي لايتنر<sup>(۱)</sup>: «بقدر ما أعرف من دِينَي اليهود والنصارى أقول بأن ما عَلِمَه محمد ﷺ ليس اقتباسًا؛ بل قد أُوحِيَ إليه به»<sup>(۲)</sup>.

حادي عشر: ما أثبته الدكتور موريس بوكاي -وهو الفرنسي غير العربي الذي لم يكن مسلمًا ولم يحاول أن يكون- حين درس معارف العلم الحديث في ضوء المعطيات التي تُقَدِّمُها الكتب المقدسة الثلاثة: التوراة والإنجيل والقرآن، ففوجئ بأن الرواية القرآنية هي الوحيدة التي لا تذكر أي شيء يتعارض مع المعارف العلمية الحديثة، بعد ألف وأربعهائة عام من نزوله، بشكل لا يمكن أن يكون من عمل البشر، فحتى إذا كان محمد عليه قد اطلع على هذه الكتب السابقة، فإنه لا مجال للقول بأنه قادر في هذا الزمن على إجراء هذه العملية الانتقائية للمعلومات، وإبقاء الصحيح منها ورفض المغلوط<sup>(٣)</sup>.

\* \* \*

- (۱) لايتنر: باحث إنجليزي، حصل على أكثر من شهادة دكتـوراه في الشـريعة والفلسـفة واللاهـوت، وزار الأستانة عام (١٨٥٤م)، كما طَوَّف بعددٍ من البلاد الإسلامية، والتُقَى برجالاتها وعلماتها.
  - (٢) لايتنر: دين الإسلام، ص٤، ٥.
- (٣) انظر: كتاب الدكتور موريس بوكاي: القرآن الكريم والتوراة والإنجيل والعلم، دراسة في ضـوء المعـارف الحديثة.

وة للعالمين اسر

(301) ૱જ

المبحث أكخامس :

تعرض النبي ﷺ لقافلة تجارية في غزوة بدر

ومن الشبهات المثارة حول النبي ﷺ ما قيل بأنه كان يتعرَّض للقوافل التجارية، وهو عمل لا يختلف عن أعمال اللصوصية وقطع الطريق –حاشا لرسولنا الكريم ما يقولون-ويذكرون في هذا خروجه إلى قافلة قريش في الموقعة المشهورة التي انتهت إلى غزوة بدر الكبرى.

والواقع أن القائلين بهذا لا يعرفون أن حالة الحرب كانت قائمة بالفعل بين المدينة ومكة، وأن المواجهات بدأت منذ أن وُلِدَت الدولة الإسلامية، ولقد كان من المنطقي والمتوقَّع أن لا تسكت قريش على قيام كيان للإسلام في المدينة، وهم الذين لم يَدَّخِرُوا جهدًا في منع النبي ﷺ من الوصول إليها حتى اللحظات الأخيرة بإعلانهم جائزة لمن يقتله وهو في الطريق.

ولقد أظهر أبو جهل هذه العداوة التي نشأت بين الطرفين؛ وذلك عندما ذهب سعد بن معاذ إلى مكة ليعتمر، وكان هو وأمية بن خلف صديقين، سعد ينزل عند أمية إذا ذهب إلى مكة، كما ينزل أمية عند سعد إذا ذهب إلى المدينة، فلمَّا قَدِم رسول الله المدينة انطلق (سعد) معتمرًا، فنزل على أمية بمكة، فقال لأمية: انظر لي ساعة خلوة لعلَّي أن أطوف بالبيت. فخرج به قريبًا من نصف النهار، فلقيهما أبو جهل فقال: يا أبا صفوان مَنْ هذا معك؟ فقال: هذا سعد. فقال له أبو جهل: ألا أراك تطوف بمكة آمنًا، وقد آويتم الصُّبَاة<sup>(۱)</sup> وزعمتم أنكم تنصرونهم وتُعينونهم، أما والله لولا أنك مع أبي صفوان ما رجعت إلى أهلك سالمًا. فقال له (سعد) ورفع صوته عليه: أما والله لئن منعتني هذا لأمنعنك ما هو أشد عليك منه، طريقك على المدينة <sup>(۲)</sup>. فهذا إعلان صريح لحالة الحرب،

(۱) الصباة جمع صابئ: أي الخارج عن دينه، يقصد المسلمين. ابن منظور: لسان العرب، مادة صبأ ١٠٧/١.
 (٢) البخاري: كتاب المغازي، باب ذكر النبي ﷺ من يقتل ببدر (٣٩٥٠) عن سعد بن معاذ، وأحمد (٣٧٩٤).



ولم ينجُ سعد إلا لأنه نازلٌ في أمان أحد سادات قريش.

ولكن حتى إذا افترضنا أن هذه الواقعة لم تحدث، فإنه مما لا شكَّ فيه أن كيانًا يقوم بالرغم من مكة وهي قلب بلاد العرب وأوسعها نفوذًا، وهو يقوم إلى جوارها في المدينة الذي تمرُّ عليها قوافلها إلى الشام، فلقد أصبح كل طرف يُمَثِّل خطرًا على الطرف الآخر، فلا بُدَّ لمكة أن تستردَّ هيبتها وتُؤَمِّن طريقها، وتمنع انتشار هذه الدعوة التي تهزمها منذ بدأت في أرضها وحتى خرجت عن سيطرتها الآن في أرض جديدة، ولا بُدَّ لدولة المدينة أن تُدَافِع عن وجودها في مراحل بنائها الأولى.

ولكن هذه الواقعة تُشير إلى حدث مهم بالنسبة لسياقنا الآن، وذلك هو أن الدولة الإسلامية بالمدينة لم تكن تتعرَّض لقوافل مكة حتى هذه اللحظة برغم إمكانية ذلك، ولهذا هدَّد سعدٌ أبا جهل بأن يستعمل هذه الورقة فيمنعه طريقَ التجارة إلى الشام؛ أي: إن البداية في إعلان حالة الحرب هذه كانت من طرف قريش وفي مكة.

ولقد جاءت واقعة أخرى فيها إعلان حرب صريح من قِبَلِ قريش، وكاد أن يتسبَّب في أول فتنة داخلية بالمدينة؛ فقد أرسلت قريش إلى ابن أُبَيٍّ ومَنْ كان يعبد معه الأوثان من الأوس والخزرج –ورسول الله ﷺ يومنذ بالمدينة– تقول:

«إنكم آويتم صاحبنا، وإنا نُقسم بالله لتقاتلُنَّه، أو لتخرجُنَّه، أو لنسيرنَّ إليكم بأجمعنا حتى نقتل مقاتلتكم ونستبيح نساءكم».

فلما بلغ ذلك عبد الله بن أُبَيٍّ ومَنْ كان معه من عبدة الأوثان اجتمعوا لقتال رسول الله عَنِيْ، فلمَّا بلغ ذلك النبي عَنَى لقيهم، فقال: «لَقَدْ بَلَغَ وَعِيدُ قُرَيْش مِنْكُمُ المَبَالِغَ<sup>(١)</sup> مَا كَانَت<sup>(٢)</sup> تَكِيدُكُمْ بِأَكْثَرَ مِمَّا تُرِيدُونَ أَنْ تَكِيدُوا بِهِ أَنْفُسَكُمْ، تُرِيدُونَ أَنْ تُقَاتِلُوا أَبْنَاءَكُمْ وَإِخْوَانَكُمْ». فلما سمعوا ذلك من النبي عَنَى تَفَرَقُوا... ثم عاودت قريش مثل ذلك مع اليهود<sup>(٣)</sup>.

(١) المبالغ: جمع مبلغ هو حد الشيء ونهايته والمبالغ أي الغايات. العظيم آبادي: عون المعبود ٨/ ١٦٣. (٢) ما كانت؛ أي: قريش. وما نافية. السابق الصفحة نفسها. (٣) أبو داود: كتاب الخراج والفيء والإمارة، باب في خبر النضير (٣٠٠٤)، وقال الألباني: صحيح الإسناد. انظر: صحيح أبي داود (٢٥٩٥).

إذًا فكما تقول كارين أرمسترونج: «وصل محمد - على المدينة كلاجئ نجا من الموت بأعجوبة، واستمرَّ ذلك الخطر على حياته لخمس سنوات قادمة، واجهت فيها الأمة احتمال الإبادة، وفي الغرب غالبًا ما نتخيَّل محمدًا قائد حرب ماضيًا يلوح بسيفه، ليفرض الإسلام على مجتمع كارو له بقوة السلاح، أمَّا الحقيقة فكانت جدُّ مختلفة؛ فقد كان محمد -عَلى حياتهم»<sup>(۱)</sup>.

(701)

إذًا فيا كان من الطبيعي أن يقف النبي ﷺ مكتوف الأيدي أمام هذه التحديات، فكان أن سَيَّر سرايا استكشافية في المنطقة المحيطة بالمدينة، كما تمت غزوات صغيرة لم يحدث فيها قتال إلا نادرًا، ولكن تمَّ عقد معاهدات مع قبائل المناطق، فمن أهم هذه الغزوات غزوة الأبواء، ولم يقع قتال في هذه الغزوة، بل تمت موادعة بني ضمرة، وسرية عبيدة بن الحارث، ووقعت فيها مناوشات صغيرة مع المشركين، وكانوا بقيادة أبي سفيان بن حرب، وسرية حمزة بن عبد المطلب كادت تقاتل سرية عليها أبو جهل، لولا أن تدخَّل الزعيم المحايد مجدي بن عمرو الجهني.

ومع هذه التطورات بدأت قريش تعي أن الأمر ليس سهلاً، وأن محمدًا ﷺ لن يسكت على كل ما سبق من تهديدات، فحينها فقط تتغير الحسابات، ونجد أبا جهل يقول: «يا معشر قريش؛ إن محمدًا قد نزل يثرب وأرسل طلائعه، وإنها يريد أن يصيب منكم شيئًا، فاحذروا أن تمرُّوا طريقه وأن تقاربوه؛ فإنه كالأسد الضاري، إنه حنق عليكم»<sup>(۲)</sup>.

ألبس من المثير للدهشة أن يُنسى كل هذا التاريخ، الذي يُثْبِتُ وجود العداوة وابتداء قريش بها وانتباهها لوجود الخطر على الطريق إلى الشام، ثم يتحدَّث البعض وكأن تاريخ الحرب بدأ فقط حين خرج النبي على يعترض عيرًا لقريش؟ ثم تصاغ الاتهامات بحيث يشعر القارئ غير المطلع بأن الجزيرة العربية كانت سلامًا وأمانًا وأن قريشًا وكأنها فوجئت بأن عيرًا لها تتعرَّض للخطر؟

<sup>(</sup>١) كارين أرمسترونج: سيرة النبي محمد ص٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في آلمعجم الكُبّير (١٥٣٣)، وقال الهيثمي: رجاله ثقات. انظر: مجمع الزوائد ٢/ ١٢٣.

إن كل ما جرى من وقائع يقول: إن حالة الحرب كانت قائمة، وإن استعداد الطرفين لها كان موجودًا، ولقد استطاع أبو سفيان في ظلِّ هذه الأجواء أن يعرف ويرصد حركة المسلمين؛ فيبعث نذيرًا لقريش ثم يسلك طريقًا آخر، كها استطاعت قريش أن تتجهَّز على عجل وتنطلق إلى بدر، وكل هذا في وقت بسيط لم يُدرك المسلمون فيه أن يرجعوا إلى المدينة، أو أن يستدعوا مددًا، بل خرجوا إلى العير فإذا أمامهم النفير، فكل هذا دليل على أن قريشًا كانت تعيش حالة الحرب، وأن المفاجأة لم تأخذها حين وصلها نذير أبي سفيان.

وإضافة إلى ما سبق ينبغي أن يتذكَّر القارئ أن أموال المسلمين وديارهم في مكة كانت منهوبة بالفعل، وأن بدرًا كانت المحاولة الأولى لاسترداد شيء مما سُلب منهم.

لقد خرج المسلمون من ديارهم مهاجرين إلى مكة، وخرجوا خفية، فها استطاعوا أن يحملوا معهم أموالهم، ولا أن يبيعوا ما يملكون من أرض أو ديار أو غير ذلك، وكل هذه الأملاك التي تُرِكَتْ نهبتها قريش واستعملتها.

وقد تولى الزعيم المكي أبو سفيان بن حرب -وهو نفسه زعيم العير التي خرج لها المسلمون- الاستيلاء على دور المهاجرين وبيعها؛ ومن أبْلَغ ما فعل استيلاؤه على كل ديار بني جحش بعد هجرتهم، وقد رأى نفسه الأحق بها لأن إحدى بناته -واسمها الفارعة-كانت متزوجة منهم -من أبي أحمد بن جحش- فعدا أبو سفيان على دارهم فتملّكها ثم باعها، وقد شكا عبد الله بن جحش لما بلغه ما حدث إلى رسول الله عنه، فقال له رسول الله يني : «ألا تَرْضَى يَا عَبْدَ الله أَنْ يُعْطِيَكَ اللهُ بِهَا دَارًا فِي الجَنَّةِ خَيْرًا مِنْهَا؟» قال: بلى. قال: فذلك لك<sup>(1)</sup>.

وحتى النبي ﷺ حين دخل مكة في الفتح سأله أسامة بن زيد ﷺ قال: يا رسول الله؛ أتنزل في دارك بمكه؟ فقال ﷺ: «وَهَلْ تَرَكَ لَنَا عَقِيلٌ مِنْ رِبَاعٍ<sup>(٢)</sup> أَوْ دُورٍ؟»<sup>(٣)</sup>.

- (١) ابن هشام: السيرة النبوية ٢/ ٢٨، والفاكهي: أخبار مكة ٣/ ٢٩٢ (٢١٢١)، وابن سيد الناس: عيون الأثر في فنون المغازي والسير ١/ ٢٢٨، والصالحي الشامي: سبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد ٣/ ٢٢٥.
   (٢) الرباع جع ربع: وهو المنزل المشتمل على أبيات.
- (٣) البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب قول النبي ﷺ لليهود: «أسلموا تسلموا» (١٥٨٨)، ومسلم: كتـاب الحج، باب النزول بمكة للحاج وتوريث دورها (١٣٥١) واللفظ له.

أس وق للعالمين وعَقِيلٌ هذا هو ابن أبي طالب عم النبي ﷺ، وقد استولى هو وأخوه طالب على أملاك أبي طالب ولم يُعطيا لا جعفرًا ولا عليًّا –ابني أبي طالب– نصيبهما؛ لأنهها كانا مسلِمَيْنِ، ثم إنه باع هذه الدار وتصرَّف فيها، فهذا نموذج من استيلاء الأقارب المشركين على أموال من أسلم منهم.

ومن المهم أن نذكر أن النبي ﷺ بعد فتح مكة لم يُبطل شيئًا من تصرفات المشركين في هذه الأملاك، وقد كان قادرًا أن يفعل ﷺ، وإنها أمضاها تأليفًا للقلوب، ومنعًا من فتح جراحات وإقامة حزازات جديدة، وحمل المهاجرين على أن يتركوا ما أُخِذَ منهم في سبيل الله<sup>(۱)</sup>.

ولم يتوقف الأمر على الاستيلاء على ما تركه المهاجرون في مكة، بل لقد طارد المشركون مَنْ كان ذا مال، كما حدث مع صهيب ﷺ، فعن أبي عثمان النهدي ﷺ قال: أن صهيبًا حين أراد الهجرة إلى المدينة قال له كفار قريش: أتيتنا صعلوكًا فكثر مالك عندنا، وبلغت ما بلغت ثم تريد أن تخرج بنفسك ومالك، والله! لا يكون ذلك. فقال لهم: أرأيتم إن أعطيتكم مالي أتخلون سبيلي؟ فقالوا: نعم. فقال: أُشهدكم أني قد جعلتُ لهم مالي. فبلغ ذلك النبي ﷺ فقال: الرَبِحَ صُهَبْبٌ، رَبِحَ صُهَيْبٌ»<sup>(٢)</sup>.

فكل هذه أموال أُخذت بالظلم والقهر، وهي أموال ما كان أشد احتياج المسلمين إليها؛ خاصة في حال الهجرة، ثم في حال بناء الدولة الإسلامية الوليدة، فمن الغريب أن تعتبر محاولات استرجاعها شيئًا مستنكرًا، أو هجومًا يُصاغ وكأنه هجوم على قوم مسالمين آمنين لم يكن لهم ذات يوم مظلمة، فكيف وهو يوم قريب.

ومن أهم ما يمكن أن يُساق في ردِّ هذه الشبهة أن أهل مكة أنفسهم لم يطعنوا في شرف النبي ﷺ وأخلاقه، ولم يعتبروا أن ما فعله المسلمون نوعًا من الغدر؛ فالصورة

- انظر: ابن سيد الناس: عيون الأثر في فنون المغازي والسير ١/ ٢٢٨.
- (٢) ابن حبان (٢٠٨٢)، وقال شعيب الأرناءوط: رجاله ثقات رجال الشيخين. وصححه الألباني في تخريجه لأحاديث فقه السيرة للشيخ محمد الغزالي ص١٥٧.

الباب الثالث: النبي ﷺ والتعامل مع غير المسلمين

واضحة للجميع، وهم قد نظروا إلى الأمر باعتباراته الحربية المشار إليها آنفًا، كما أنهم يعرفون أنهم البادئون بالظلم ونهب المال، والبادئون بالعداوة وإعلان الحرب، فهل حملت العداوة نحو الإسلام بعض الناس لأن يكونوا أقوم على قريش من أنفسهم، وأبصر بالحال أكثر ممن عاشوه وعانوه؟!

36 ("0)

# المبحث السادس : شبهة ظلم النبي ﷺ لليهود

وهذه الشبهة لا تُثار الآن إلا من قِبَلِ الصهيونية العالمية، أو القطاعات التي تأثَّرت بآلاتها الإعلامية الجبارة؛ لأن اليهود تحديدًا وعلى وجه الخصوص لم يعرفوا طعمًا للأمان فعلاً إلا في ظلَّ المسلمين، منذ عهد النبي تَنَقَرَ وحتى إنقاذ الدولة العثمانية لهم من الاضطهادات، التي تعرَّضوا لها على يد الإسبان الكاثوليك، حينها استولوا على إسبانيا وأنهوا الوجود الإسلامي، ومنذ ذلك الحين والتاريخ اليهودي في أوربا هو تاريخ من العزل والقهر، وقد كان هذا القهر في غالب الأحيان نابعًا من التمييز الديني، غير أنه كان متأثرًا -أيضًا- بها يَتَصف به اليهود من الصفات التي تودِّي إلى مواجهات؛ مثل: الربا

أما في ظلال العهد الإسلامي؛ فلقد كانت الصورة جدُّ مختلفة، مختلفة من حيث التعامل الإسلامي مع اليهود، ومختلفة من حيث التعامل اليهودي مع الإسلام في دولة المدينة، وسنعرف بعد انتهائنا من تفنيد هذه الشبهة أن الأوربيين هم آخر مَنْ يجب أن يتحدَّث عن اضطهاد اليهود بالتحديد.

التسامح هو المبدأ العام:

من المهم في البداية أن نؤكِّد على أن مبدأ التسامح مع أهل الكتاب كان هو المبدأ العام الذي يُظَلِّل العلاقة بين المسلمين وبين اليهود والنصارى، ومنذ عهد النبي محمد ﷺ

(TON 275

وطوال فترة السيادة الإسلامية كـان أهـل الذمـة يعيشـون أفضـل حـالاتهم مـن حريـة في العيش والتنقل والعقيدة والعبادة، ويساهمون في نهضة المجتمع كله.

وهذه من الحقائق التي لا يُنْكِرُها ذو الحدِّ الأدنى من الإنصاف والموضوعية، ويكفينا أن ننقل هنا بعض الفقرات وقد تعمدنا أن تكون لمستشرقين غربيين غير مسلمين، يقول جوستاف لوبون: «رأينا من آي القرآن... أن مسامحة محمد علا لليهود والنصارى كانت عظيمة إلى الغاية، وأنه لم يَقُلْ بمثلها مؤسسو الأديان التي ظهرت قبله كاليهودية والنصرانية على الخصوص، وسنرى كيف سار خلفاؤه على سُنَّتِه، وقد اعترف بذلك التسامح بعض علماء أوربا المرتابون أو المؤمنون القليلون، الذين أمعنوا النظر في تاريخ العرب، والعبارات الآتية التي أقتطفها من كتب الكثيرين منهم تُثبت أن رَأَيْنا في هذه المسألة ليس خاصًا بنا. قال روبرتسون في كتابه (تاريخ شارلكن): إن المسلمين وحدهم هم الذين جعوا بين الغيرة لدينهم وروح التسامح نحو أتباع الأديان الأخرى، وإنهم مع امتشاقهم الحسام نشرًا لدينهم، تركوا مَنْ لم يرغبوا فيه أحرارًا في التمسك بتعاليمهم الدينية.

وقال ميشود في كتابه (تاريخ الحروب الصليبية): إن القرآن -الذي أمر بالجهاد-متسامحٌ نحو أتباع الأديان الأخرى، وقد أعفى البطاركة والرهبان وخدمهم من الضرائب، وحَرَّم محمد -ﷺ - قتل الرهبان لعكوفهم على العبادات، ولم يمس عمر بن الخطاب النصارى بسوء حين فتح القدس، فذبح الصليبيون المسلمين، وحرقوا اليهود بلا رحمة وقتها دخلوها.

وقال -أيضًا- في كتابه (رحلة دينية في الشرق): ومن المؤسف أن لا تقتبس الشعوب النصرانية من المسلمين التسامح، الذي هو آية الإحسان بين الأمم واحترام عقائد الآخرين، وعدم فرض أي معتقد عليهم بالقوة»<sup>(١)</sup>.

وتقول المستشرقة الألمانية زيجريد هونكه: «وبينها عاشت النصرانية في ظلُّ الحكم

<sup>(</sup>۱) جوستاف لوبون: حضارة العرب هامش۱، ص۱۲۸.

الباب الثالث: النبي ﷺ والتعامل مع غير المسلمين

709 (09)

الإسلامي قرونًا طوالاً -في الأندلس وصقلية والبلقان – فإن انتصار النصرانية على الإسلام -في الأندلس سنة (١٤٩٢م) - لم يَعْنِ سوى طرد المسلمين واليه ود، واضطهادهم وإكراههم على التنصُّر، واستئناف نشاط محاكم التفتيش، التي قامت بتعقُّب كلِّ مَنْ يَتَّخِذُ سوى الكاثوليكية دينًا، والحرق العلني -في احتف لات رسمية تحفُّها الطقوس والشعائر الكنسية - لكل مَنِ اعتنق الإسلام أو اليهودية»<sup>(۱)</sup>. وتقول أيضًا:

«ولقد كتب بطريرك القدس (تيودوسيوس) -في أوائل القرن الحادي عشر – إلى الأسقف (أجنايتوس) في بيزنطة يقول: إن العرب هنا هم رؤساؤنا الحكام، وهم لا يحاربون النصرانية، بل على العكس من ذلك يحمونها، ويذودون عنها، ويُوَقِّرُون قساوستنا ورهباننا، ويُجِلُّوَن قِدِّيسِينَا»<sup>(٢)</sup>.

ونختم بشهادة توماس أرنولد الذي قال: «لم نسمع عن أية محاولة مُدَبَّرة لإرغام الطوائف من غير المسلمين على قبول الإسلام، أو عن أي اضطهاد مُنظَّم قُصِد منه استئصالُ الدين المسيحي، ولو اختار الخلفاء تنفيذ إحدى الخُطَّتَيْنِ لاكتسحوا المسيحية بتلك السهولة التي أقصى بها (فرديناند وإيزابيلا) دين الإسلام من إسبانيا، أو التي جعل بها (لويس الرابع عشر) المذهب البروتستانتي مذهبًا يُعاقَبُ عليه مُتَبِعوه في فرنسا، أو بتلك السهولة التي ظلَّ بها اليهود مُبعَدين عن إنجلترا مدَّة ثلاثهائة وخسين سنة، وكانت الكنائس الشرقية في آسيا قد انعزلت انعزالاً تامًّا عن سائر العالم المسيحي، الذي لم يُوجد في جميع أنحائه أحدٌ يقف إلى جانبهم؛ باعتبارهم طوائف خارجة عن الدين؛ وهذا فإن مجرَّد بقاء هذه الكنائس حتى الآن ليحمل في طَيَّاته الدليل القوي على ما أقُدَمَتْ عليه سياسة الحكومات الإسلامية بوجه عامٍّ من تسامح نحوهم»<sup>(٣)</sup>.

كانت هذه المقدمة -على هذا النحو - ضرورية قبل الدخول في تفاصيل الردِّ على

- (۱) زیجرید هونکه: الله لیس کذلك، ص٤٥.
- (٢) زيجريد هونكه: الله ليس كذلك، ص٢٠.
- (٣) توماس أرنولد: الدعوة إلى الإسلام، ص٩٨، ٩٩.

شبهة القسوة على اليهود، ونُجْمِل الردَّ عليها في هذه النقاط: أولاً: وثيقة المدينة:

(\*1)

في ذلك الوقت البعيد من تاريخ البشرية، وبمجرَّد نزول النبي ﷺ أرض المدينة فإنه أبرم مع اليهود اتفاقية يمكن أن نُسَمِّيَها اتفاقية التعايش المشترك، أو هي في أقلِّ أحوالها اتفاقية الدفاع المشترك عن الوطن، باعتبار الوطن هو المدينة في ذلك الوقت.

وهذه الاتفاقية كانت إطارًا اعترف فيه اليهود بأن النبي ﷺ هو قائد هذه الدولة الجديدة، وبأنهم جزء من مُكَوِّناتها الطبيعية، وكان مما ورد في هذه الاتفاقية من نصوص ما يلي، ونحن ننتقي هنا بعض النصوص التي تهمنا في الموضوع:

- وإنه لا يحلُّ لمؤمن أقرَّ بها في الصحيفة، وآمن بالله واليوم الآخر أن ينصر محدثًا أو يُتويه<sup>(۱)</sup>، وإن من نصره أو آواه، فإن عليه لعنة الله وغضبه يوم القيامة، ولا يُؤخذ منه صرف ولا عدل.
  - وإنه مهما اختلفتم فيه من شيء فإن مرده إلى الله وإلى محمد على محمد على الله وإلى محمد على ال محمد على الله وإلى محمد على الله وإلى</l>
    - وإن اليهود يُنفقون مع المؤمنين ما داموا محاربين.
- وإن يهود بني عوف أُمَّة مع المؤمنين، لليهود دينهم وللمسلمين دينهم، ومواليهم وأنفسهم إلا من ظلم نفسه وأَثِم، فإنه لا يُوتغ<sup>(٢)</sup> إلا نفسه وأهل بيته. (ثم بنود أخرى تقول بأن ليهود القبائل جميعًا مثل ما ليهود بني عوف).
  - وإنه لا يخرج منهم أحد إلا بإذن محمد ﷺ.
- وإن على اليهود نفقتهم، وعلى المسلمين نفقتهم، وإن بينهم النصر على من حارب
   أهل هذه الصحيفة وإن بينهم النصح والنصيحة والبرَّ دون الإثم.
- (١) المحدث: يُروى بكسر الدال وفتحها على الفاعل والمفعول، فمعنى الكسر: مَن نصر جانيًا وآواه وأجاره من خَصْمه وحال بينه وبين أن يُقتصً منه. وبالفتح هو الأمر المُبتدَعُ نَفْسُه، ويكون معنى الإيواء فيه الرضا به والصبر عليه؛ فإنه إذا رضي بالبدعة وأقرَّ فاعلَها ولم يُنكرها عليه فقد آواه. ابن منظور: لسان العرب، مادة حدث ٢/ ١٣١.

الباب الثالث: النبي ﷺ والتعامل مع غير المسلمين

The TI

- وإن يثرب حرام جوفها لأهل هذه الصحيفة
  - وإنه لا تُجَار حرمة إلا بإذن أهلها
- وإنه ما كان بين أهل هذه الصحيفة من حدث أو اشتجار يخاف فساده فإن مردًه إلى الله، وإلى محمد رسول الله على أنه على أتقى ما في هذه الصحيفة وأبرًه.
  - وإن بينهم النصر على مَنْ دهم يثرب.
  - وإنه لا تُجار قريش و لا مَنْ نصر ها<sup>(۱)</sup>.

غير أن الأيام حملت من الأحداث ما أظهر كيف أن هذه الأقلية اليهودية سعت دائمًا في إيذاء وحرب هذه الدولة الوليدة، وأنها كانت إمَّا مسببة لاضطرابات داخلية، أو ساعية في تأليب القبائل المشركة على الحرب، أو أنها قامت بخيانة كبرى في أحرج لحظة مرَّت على تاريخ هذه الدولة، وكل هذا غير كثير من المناوشات الفردية الأخرى، التي كادت -ذات مرَّة- تشعل حربًا أهلية داخلية.

ثانيًا: إثارة الاضطرابات والمناوشات:

برغم هذه النصوص الواردة في المعاهدة التي تُلزم اليهود، إلا أنهم لم يتأخَّروا عن إثارة المشكلات منذ اليوم الأول لنزول المهاجرين إلى المدينة، فكان أول ما فعلوه أن أشاعوا أنهم سحروا للمسلمين فلا يُولد لهم بالمدينة وَلَد ذَكَر<sup>(٢)</sup>.

وكان بعضهم إذا جاءوا إلى النبي ﷺ قالوا له: السام عليك يا محمد<sup>(٣)</sup>. أي: الموت لك يا محمد. واستفزَّ كبيرٌ منهم أبا بكر ﷺ حين قال له: «ما بنا إلى الله من فقر، وإنه إلينا

- (١) تم تجميع نصوص الوثيقة من مصادر متعددة وردت فيها؛ منها: ابن هشام: السيرة النبوية ٣ / ٣٤، وابن كثير: السيرة النبوية ٢/ ٣٢٢، وابن سيد الناس: عيون الأثر ١ / ٢٦١، والسهيلي: الروض الأنف ١٧٦/٤، وغيرها، وانظر التجميع والترجيح في: د. محمد حميد الله: مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي ص٥٥ وما بعدها، ود. إبراهيم العلي: صحيح السيرة النبوية ص١٤٠ وما بعدها، ود. أكرم العمري: السيرة النبوية الصحيحة ٢/ ٢٧٢ وما بعدها.
- (٢) فتح الباري: كتاب العقيقة، باب تسمية المولود غداة يولـد لمـن لم يعـق عنـه وتحنيكـه (ص٢٧١) ط. دار الحديث، عن أسماء بنت أبي بكر، والحاكم (٦٣٣٠).
- (٣) الطبراني في الأوسط من حدّيث عمرو بن إُسحاق (٤٩١٠)، وابن خزيمة في صحيحه من حديث عائشة (٥٧٤).

لفقير، وما نتضرع إليه كما يتضرع إلينا، وإنا عنه لأغنياء، وما هو عنا بغني، ولـو كـان عنـا غنيًّا ما استقرضنا أموالنا كما يزعم صاحبكم، ينهاكم عن الربا ويعطيناه، ولو كان عنا غنيًّا ما أعطانا الربا»<sup>(۱)</sup>.

وكانوا يطعنون فيمن يُسلم من اليهود، ويقولون: «ما آمن لمحمد إلا شرارنا، ولو كانوا من خيارنا ما تركوا دين آبائهم»<sup>(٢)</sup>. كما لم يُفَوِّتوا فرصة لإثارة الشبهات حول الإسلام إلا واستغلُّوهَا، وقد كان من أبرز هذه المواقف مواقفهم في تحويل القبلة.

وكذلك من أخطر هذه المحاولات ما قام به شاس بن قيس، الذي كاد عمله يُشعل حربًا أهلية في المدينة، عندما وجد الأوس والخزرج بعد الإسلام وقد جلسوا متآلفين فأرسل غلامًا يُحَدِّثهم بذكرى الحروب التي وقعت بينهم؛ حتى أثار نفوس القوم وتواعدوا على الحرب، إلاَّ أن النبي ﷺ أدركهم في جمعهم هذا، وقال: «يَا مَعْشَرَ المُسْلِمِينَ؛ اللهُ اللهُ المَّبِ أَبِدَعْوَى الجَاهِلِيَّةِ وَأَنَا بَيْنَ أَظْهُرِ كُمْ بَعْدَ أَنْ هَدَاكُمُ اللهُ للإِسْلام وأكر مَكُمْ بِهِ، وقطحَ بِهِ عَنْكُمْ أَمْرَ الجَاهِلِيَّةِ، وَاسْتَنْقَذَكُمْ بِهِ مِنَ الْكُفْرِ، وَأَلَّفَ بِهِ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ؟!» فعرف القوم أنها نزغة شيطان<sup>(٣)</sup>.

وعلى طول فترة المدينة كان المنافقون واليهود حِلْفًا واحدًا ضد المسلمين؛ حتى إن القرآن الكريم ليُسَمِّيهم إخوانًا: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لِإِخْوَانِهِمُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ<sup>(١)</sup>﴾.

فهذه بعض الأمثلة التي وردت في كُتب السيرة، ولكن ما يهمنا من ذكرها شيئان: إثبات كيف كانت الأقلية اليهودية في المدينة تمثَّل خطرًا متزايدًا، وإثبّات أن النبي ﷺ لم يأخذ أحدًا منهم بجريرة أحد آخر، وإلى مدَّة عامين لم يقع شيء مما يمكن له أن يفعله

- (۱) رواه ابن أبي حاتم: تفسير القرآن العظيم مسندًا عن الرسول ﷺ والصحابة والتابعين ٣/ ٨٢٩، وابسن هشام: السيرة النبوية ٣/ ٩٦، وابن كثير ٢/ ١٧٦.
- (٢) ابن هشام: السيرة النبوية ٣/ ٩٥، والسهيلي: الروض الأنف ٤/ ٢٥٣، ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشـق ٢٩/ ١١٥، والقرطبي: الجامع لأحكام القرآن ٤/ ١٧٥. (٣) ابن هشام: السيرة النبوية ٣/ ٩٤.
  - (٤) (آلحشر: ۱۱). آ

~?~~

الباب الثالث: النبي ﷺ والتعامل مع غير المسلمين



باعتباره قائد هذه الدولة، وقد كان يملك القوة الكافية لحربهم.

ثالثًا: ماذا فعل بنو قينقاع؟

فأما يهود بني قينقاع فلم يستطيعوا الإمساك بأعصابهم بعد انتصار المسلمين في بدر، فصاروا يُجَاهرون بالعداوة والبغضاء للمسلمين، حتى جمعهم النبي ﷺ في سوقهم بالمدينة ونصحهم، وحَذَّرهم أن يصيبهم ما أصاب قريشًا في بدر (وهذا دليل على أن نصيحته هذه كانت تتوخَّى نزع فتيل حرب توشك على الاندلاع)، غير أنهم قالوا بتحد وإساءة وبلهجة المتحفز للحرب: يا محمد؛ لا يغرنَّك من نفسك أنك قتلت نفرًا من قريش كانوا أغهارًا<sup>(۱)</sup> لا يعرفون القتال، إنك لو قاتلتنا لعرفت أنا نحن الناس، وإنك لم تلقَ مثلنا<sup>(۲)</sup>.

ولم تلبث أن انطلقت شرارة الحرب منهم؛ فقد حدث أن جاءت امرأة من العرب قدمت بجَلَب<sup>(٦)</sup> لها، فباعته بسوق بني قينقاع، وجلست إلى صائغ بها، فجعلوا يُريدونها على كشف وجهها فأبت، فعمد الصائغ إلى طرف ثوبها فعقده إلى ظهرها، فلها قامت انكشفت سوءتها، فضحكوا بها فصاحت، فوثب رجل من المسلمين على الصائغ فقتله، وكان يهوديًّا، وشدَّت اليهود على المسلم فقتلوه، فاستصرخ أهل المسلم المسلمين على اليهود، فغضب المسلمون فوقع الشرُّ<sup>(٤)</sup>.

والحقيقة أنه يلفت النظر بشدَّة تعبير المؤرخ المسلم عن هذا بكلمة «الشرّ»، رغم أن نتائج ما حصل لم يكن إلا خيرًا، ولكن الوجدان الإسلامي يُعَبِّر عن نفسه في هذه التعبيرات التي تحتاج إلى مَنْ ينتبه لها بين سطور كتب السيرة والفقه والأصول.

وعند هذه النتيجة، وبعدما وصل تعدِّي الأقلية إلى هذا الحد سار إليهم النبي ﷺ على رأس جيش من المهاجرين والأنصار، ونبذ إليهم العهد كما أمر تعالى: ﴿وَإِمَّا نَخَافَنَّ

(١) الأغمار: جمع غُمَّر؛ وهو الجاهل الغِرُّ الذي لم يُجَرِّب الأمور. أبو عبيد القاسم بن سلام: غريب الحديث ٢٤٩/١ (٢) ابن هشام: السيرة النبوية ٣/٨٩. (٣) الجلب: ما يُجْلَب ليباع من إبل وغنم وغيرها. (٤) ابن هشام: السيرة النبوية ٢/٢٧.

مِنْ قَوْمٍ خِيَانَةً فَانْبِذْ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَاءٍ إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُّ الخَائِنِينَ <sup>(١)</sup>﴾، وحاصرهم خمسة عشر يومًا، ثم انتهى الأمر بإجلائهم من المدينة.. فهل إجلاء مثل هؤلاء تما يؤخذ على النبي يَ المجتمعات الحديثة، بل قد تُسَنُّ لأجله حالات الطوارئ والقوانين الاستثنائية للحفاظ على أمن المجتمع.

رابعًا: ماذا فعل يهود بني النضير؟

(11) 22

وأما يهود بني النضير فقد ارتكبوا جريمة هي أقسى مما فعل إخوانهم بنو قينقاع من قبل، وفي وقت أسوأ منه، فلئن كانت بنو قينقاع قد اعتدت على امرأة مسلمة وقتلوا مسلمًا، فإن بني النضير حاولوا اغتيال النبي على نفسه، ولئن كانت بنو قينقاع برزت بعد انتصار المسلمين في بدر، فإن بني النضير برزوا بعد سلسلة من الحوادث السيئة، التي تَعَرَّضت لها الدولة الإسلامية، ابتدأت بالهزيمة في معركة أحد، وهي الهزيمة التي جَرَّات بعض القبائل على تهديد الدولة الإسلامية مثل أسد وهذيل، ومثلما غُدر بالمسلمين في حوادث الرجيع وبئر معونة.

ومثلما كان الحال في بني قينقاع فإن الأمر كان مجموعة من الأفعال الخيانية، التي انتهت إلى فعل واحد أشعل الحرب؛ فبرغم أن وثيقة المعاهدة تُلزم اليهود بألا يكونوا عونًا لأحد من المشركين المحاربين على المسلمين، إلا أن سلام بن مِشْكَم وهو سيد بني النضير أضاف أبا سفيان في إحدى غاراته الفاشلة على المدينة، كما قامت بنو النضير بتحريض قريش على القتال وتسريب معلومات عن أحوال المدينة<sup>(٢)</sup>.. ويبدو أنهم رأوا أنها اللحظات الأخيرة في حياة هذه الدولة فحاولوا أن يُسقطوها.

لكن لم يأخذهم أحد بهذا، وإنها الذي تم هو أن النبي ﷺ ذهب إليهم طالبًا منهم المشاركة في دية رجلين قتلهما واحد من المسلمين بالخطأ، وهذا مما نُصَّ عليه في الوثيقة، فاستقبلوه بالبشاشة والترحاب، واستمهلوه أن يأتوا بالمال، قالوا: نعم، يا أبا القاسم، قد آن لك أن تأتينا وتسألنا حاجة، اجلس حتى نُطعمك ونُعطيك الذي تسألنا. فجلس النبي

(١) (الأنفال: ٥٨).

<sup>(</sup>٢) ابن حجر العسقلاني: فتح الباري ٧/ ٣٣٢.

عَمَيَّة إلى جدار في منازلهم، فلما رأوه هكذا تشاوروا في اغتياله، فقال رأس القوم: لا ترون أقرب منه الآن، اطرحوا عليه حجارة فاقتلوه، ولا ترون شرَّا أبدًا. فجاءوا إلى رحى (أي حجر) لهم عظيمة ليطرحوها عليه، فأمسك الله عنها أيديهم، حتى جاء جبريل الطَيْلا فأقامه من ثَمَّ<sup>(۱)</sup>.

ثم أرسل إليهم النبي ﷺ بأن يخرجوا من المدينة بها نقضوا من العهد، وما نَوَوْهُ من الغدر، وأمهلهم عشرة أيام، ولقد سُقط في أيديهم، وهمُّوا بالرحيل إلاَّ أن عبد الله بن أُبَيَّ ابن سلول -زعيم المنافقين- أرسل إليهم يُحَرِّضهم على البقاء، وبأنه لن يسمح بخروجهم حتى لو اضطر لأن يجمع حلفاءه من العرب فيحارب دونهم، وهنا أرسل حيي بن أخطب -من زعهاء اليهود- أنهم لن يرحلوا، وبهذا الرفض بدأت الحرب.

وحاصرهم النبي ﷺ خمسة عشر يومًا حتى يئسوا، وأخلف لهم ابن أُبَيَّ ابن سلول ما وعدهم، فعادوا يطلبون أن يخرجوا، فوافقهم النبي ﷺ إلى ذلك، فخرجوا يحملون كل ما استطاعوا حمله، بل وقاموا بإحراق ما لم يستطيعوا لئلاً ينتفع بها المسلمون من بعدهم<sup>(٢)</sup>.

ولمرة أخرى نرى أن هذا أخفَّ العقوبات التي يُمكن أن تنزل بأمثال هؤلاء، الذين ارتكبوا الخيانة أكثر من مرة: إيواء أبي سفيان، تسريب معلومات عن المدينة إلى قريش، غدرهم بالعهد والوثيقة، ثم محاولة اغتيال النبي ﷺ.

فهل في هذا قسوة أو شبه قسوة، أو مسِّ من الظلم؟! بإمكاننا أن نتخيَّل هذه المحاولة في عصرنا الحديث، وكيف يمكن أن تتصرف الدولة حيال أقلية قامت بكل هذه الأفعال؟!

خامسًا: ماذا فعل يهود بني قريظة؟

في أصعب لحظة من حياة الدولة الإسلامية ظهرت خيانة اليهود من بني قريظة، ففي العام الخامس للهجرة تجمَّع عشرة آلاف مقاتل من قبائل العرب بزعامة قريش وغطفان، وليس لهم من هدف إلا إنهاء دولة الإسلام في المدينة، وتعرَّضت الدولة الإسلامية لأول

(٢) السيرة الحلبية ٢/ ٦٦٣.

<sup>(</sup>١) الطبري: تفسير الطبري ١٠٢/١٠.

أســـــوة للعالمين

(TI) 255

مرَّة إلى مثل هذا الخطر، والتهديد بالاجتياح، ولم يكن من سبيل أمام هذه القوات الكبيرة التي تفوق عدد كل الرجال في المدينة إلا أن يُخفر الخندق، وهي الفكرة التي جاء بها سلمان الفارسي هذ فقد كان يفعلها الفرس ولم يعرفها العرب.

وبُنِيَ الخندق في الجانب الشمالي من المدينة، وهو الجانب المكشوف أمام العدو، والذي يستطيع منه دخول المدينة وتهديدها، أما الجوانب الأخرى فهي حصينة منيعة، تقف عقبة أمام أي هجوم يقوم به الأعداء؛ فكانت الدور من ناحية الجنوب متلاصقة عالية كالسور المنيع، وكانت حرة واقم من جهة الشرق، وحرة الوبرة من جهة الغرب تقومان كحصن طبيعي، وكانت آطام بني قريظة في الجنوب الشرقي كفيلة بتأمين ظهر المسلمين، وكان بين الرسول علي وبني قريظة عهد ألا يهالئوا عليه أحدًا، ولا يناصروا عدوًا ضده<sup>(1)</sup>.

وعاشت المدينة أصعب أيامها مع الحصار المضروب عليها من هذه القوَّات الغفيرة؛ في شدَّة من الجوع والخوف والبرد، حتى لقد سهاه القرآن الكريم «الزلزال الشديد» وقال تعالى: ﴿إِذْ جَاءُوكُمْ مِنْ فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ الأَبْصَارُ وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ الحَنَاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِاللهِ الظُّنُونَا ۞ هُنَالِكَ ابْتِلِيَ الْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُوا زِلْزَالاً شَدِيدًا<sup>(٢)</sup> ﴾.

وفي هذه اللحظات وحيث بني قريظة هم المؤتمَنُون على الجهة الجنوبية للمدينة؛ إذ ببني قريظة وقد خانت العهد وانضمت لأعداء المدينة، وصارت الجهة الجنوبية مفتوحة أمام الجيوش الغفيرة لاجتياح المدينة، بل وساعدت في المجهود الحربي للأحزاب؛ فأرسلت إلى جيوشها عشرين بعيرًا، كانت محملة تمرًا وشعيرًا وتينًا<sup>(٣)</sup>.

ولولا أن الله ألقى الرعب في قلوب الأحزاب، وأفشل تدبيرهم، وعادوا دون أن يحصلوا على غاياتهم، لكان الحال غير الحال؛ ومن ثَمَّ فلم يكد النبي ﷺ ينتهي من غزوة الأحزاب حتى جاءه أمر الله بحرب بني قريظة، فحاصرهم ثم أنزل فيهم حكم الخيانة

- (١) محمد فرج: العبقرية العسكرية في غزوات الرسول، ص٤٤٢.
  - (٢) (الأحزاب: ١٠، ١١).
  - (٣) السيرة الحلبية ٢/ ٦٤٧.

الباب الثالث: النبي ﷺ والتعامل مع غير المسلمين

FG (TV)

المستحَقّ، الذي لا تُنكره الشرائع السهاوية ولا الأعراف الأرضية. فهذه هي قصة اليهود في المدينة، فهل فيها شبهة اضطهاد أو عنف أو قسوة؟! وحتى نحصل على صورة أوضح دعونا نتخيل أن يفعل اليهود هذا في دولة أوربية،

ونتوقع ما الذي كان يمكن أن يتمَّ؟ وكيف يمكن لأي دولة أن تتعامل مع طائفة تُعَاوِن أعداء الدولة في اقتحام الحصون، والتمهيد لاستباحة الدولة وقتل سكانها؟ وحينئذ نصل إلى الحقيقة التاريخية والموضوعية، وهو أن اليهود كانوا في أحسن أحوالهم أيام كانوا في ظلال الحكم الإسلامي.

\* \* \*

البيوة للعالم يزخ

وعلمه الطاغة التي يحالي عبة المطل وعاد تحاويد العساء والأحلاق عن المالح المع والمدالية المدالي المحالية المحالة المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية ال للطمق الكافقة القال تعالى: الم وعا أو تسلك الا تحقق للقال عليه والرائد إراد المحد وجهم ال الظليات إلى التوره ومن عبادة العباد إلى عبادة وت العباد ومتن الحلول الأديان إلى عدل ان هذا القريق الثاني بحصاج مساحة إلى الأسب المخص طا ليقيل تبعث يعرب وكاسكا ال الما تعليه فني ختار كتابتا - الذي أثبتنا فيعاليا لايد وجالا للفاق متدى نهوة الرسول مسرع معداد عن المعن المعالية المعام معد المعام معد المعاد المعا ولتساءل جيعًا قاتلين الماذا يعار بالالبعث المنعيل المسلمين الرسارية من مع ومع الوائد والسالية العظيمة وواغلم الأدأة الباعر قحل مسلق نبلوة عميه والارهاد يكتلون بمجرَّد التكذيب والإنكار بل يتجاوزونها إلى موحلة سبٌّ وقذت وطعن وتحريح! \_.... ويقف المساقلون أسيائها ساعرين مكلموشين أمناج تعذله التيك والعد المهاجي الأستلاج. ellelitis al mailing a cul eller a Eller adul a mostly 2 de la larra larce Huddy ? Le get fille state the the 21 w is the in a set of it is in elisatertal sectile richans le brock in righter elker a hereda النظر في الخوال حو المالدي من المكافق المطاعلين بنه علد الدام الما رجع ومعالم الم المس ما ين حاقد وجاهل... أمَّا الأول: فلا ينقصه علم ولا دراية؛ إنه زأى الحق يوضوح، ولكنه أثر - طواعية

> قال ابن نباتة المصري (شاعر مصري) : نَبِيٌّ أَتَمَ اللهُ صُورَةَ فَخُرِهِ





الخاتمة

أكرم الله على البشرية جميعًا بالرسالة الخاتمة التي بعث بها نبيَّه محمد على بشيرًا ونذيرًا للناس كافة، فقال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا<sup>(١)</sup>﴾؛ ليخرجهم من الظلمات إلى النور، ومن عبادة العباد إلى عبادة ربِّ العباد، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها.

أما بعد؛ ففي ختام كتابنا -الذي أثبتنا فيه بها لا يدع مجالاً للشكِّ صدق نبوة الرسول محمد على المحمد على المعناء وقفة متأنية مع أنفسنا، وأن يقف المخلصون في العالم معنا، ونتساءل جميعًا قائلين: لماذا يحارب البعض من غير المسلمين الإسلام؟ رغم قِيَمه الرائعة وإنسانيته العظيمة، ورغم الأدلَّة الباهرة على صدق نبوة محمد على وهوّلاء لا يكتفون بمجرَّد التكذيب والإنكار بل يتجاوزونها إلى مرحلة سبِّ وقذفٍ وطعنٍ وتجريح!

ويقف العاقلون أحيانًا حائرين مدهوشين أمام هذه التيارات المهاجمة للإسلام، والطاعنة في خير البشر، وسيد ولد آدم التي ويتساءل متعجبًا: كيف لم تَرَ أعينهم النور الساطع؟! وكيف لم تدرك عقولهم الحقَّ المبين؟!

وإن هذه الحيرة وتلك الدهشة لتزول، ويتلاشى معها العجب والاستغراب عندما ننظر في أحوال هؤلاء المنكرين المكذبين الطاعنين..

إنهم ما بين حاقد وجاهل..

أمَّا الأول: فلا ينقصه علم ولا دراية؛ إنه رَأَى الحقَّ بوضوح، ولكنه آثر -طواعيةً-أن يتَّبع غيره، أمَّا لماذا خالف وأنكر فلأسباب كثيرة: فهذا محبُّ لدنياه، وذاك مُؤْثرُ لمصالحه، وهؤلاء يتبعون أهواءهم، وأولئك يغارون ويحسدون. إنها طوائف منحرفة من

#### الخاتهـــــــ

البشر لا ينقصها دليل، ولا تحتاج إلى حُجة، وفيهم قال ربنا ﷺ: ﴿وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَنْهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًا فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُفْسِدِينَ<sup>(١)</sup> ﴾.

وهذه الطائفة -التي تقاتل الدين عن رغبة وقصد، وتحارب الفضيلة والأخلاق عن عمد ودراية- قليلة بالقياس إلى الفريق الثاني (عموم الناس)، الذين لم يعرفوا الدين من مصادره الصحيحة، إنها صُوِّر لهم على أنه بدعٌ مُنْكرة، أو تقاليد بالية، إنهم فريق الجُّهَّال الذين ينقصهم العلم، أو البسطاء الذين يفتقرون إلى شرحٍ وتوضيح، أو حتى العقلاء الذين يحتاجون إلى دليلٍ وبرهان.

إن هذا الفريق الثاني يحتاج ببساطة إلى (العلم)؛ ليعرف حقيقة الإسلام كما عرفه شعب فارس وشعوب الشام ومصر وشمال إفريقيا، بل نصارى الأندلس والأناضول وشرق أوربا، وشرق وغرب إفريقيا، وإندونيسيا وأرض الملايو والهند وغيرها، ويحتاج أن نعرض عليه رسالة الإسلام التي أنزلها الله تلك على محمد تلكي، وأن نشرح أحوال وأخلاق وطبائع النبي العظيم رسول الله تلكي، فيكون هذا سبيلاً لهداية السواد الأعظم من الناس.

فما أحوج العالم في ظلَّ ما يعانيه من مشكلات رهيبة وضلال مبين إلى هديه بي الرباني، وخاصة أن عالمنا اليوم شبيه كل الشبه بها كان عليه العالم وقت بعثته بي وإنه ما من شكِّ أن منهجه بي سيُخْرِ جنا من ظلمات الجهل والغفلة إلى نور الإسلام، كما أخرج العالم من قَبْلُ ممَّ يعانيه، كما أن الإنسان في عصرنا الحاضر فَقَدَ القدوة والمَثَل، بل وفقد إنسانيته وأصبح يعيش لاهيًا عابنًا بلا هدف؛ لذلك فهو دائم البحث عن المَثَل الأعلى والقدوة الحسنة، ولن يجد ذلك إلاً في رسولنا بي وليس عجيبًا أن يدرك ذلك عظماء الغرب، فها هو ذا برنارد شو وجوته.. وغيرهما يتَّخذون من النبي بي القدوة والمثل؛ لأنه ي كان كذلك.

ولكن العالم لن يفهم ويدرك عظمة الإسلام إلاَّ إذا قـام المخلصون -الـذين يرجون

(١) (النمل: ١٤).

#### أســـــوة للعالمين

الخير للعالم- بالدعوة إلى قراءة سيرة خير البرية، قراءة متأنية فاحصة؛ ليعلم العالم أن محمدًا -ﷺ- قدَّم للإنسانية مفاهيم وقيمًا ساعدت على رقيِّها وتحضُّرها

وهذا ما اعترف به علماء ومفكرو الغرب المنصفون؛ فها هو المفكر الأمريكي ول ديورانت يقول عن رسول الله ﷺ: «إذا ما حكمنا على العظمة بها كان للعظيم من أثر في الناس قلنا: إن محمدًا -ﷺ - كان من أعظم عظماء التاريخ؛ فلقد أخذ على نفسه أن يرفع المستوى الروحي والأخلاقي لشعب ألقت به في دياجير<sup>(۱)</sup> الهمجية حرارة الجو وجدب الصحراء، وقد نجح في تحقيق هذا الغرض نجاحًا لم يُدَانِه فيه أي مُصْلح آخر في التاريخ كله»<sup>(۲)</sup>.

وختامًا..

-276

لا أشكُّ في أن الكثير والكثير ممَّا يجب أن يُضَمَّ إلى هذا الكتاب لم أُفْلِح في ضمَّه، إمَّا لضيق الوقت، أو خوفًا من التَّكرار، أو سهوًا عن حادثة، أو جهلاً بأخرى.. وعذري أنني بشر، ومن طبيعة البشر النقصان.. وما أجمل ما قاله الشافعي<sup>(٣)</sup> <sup>عِظِي</sup>ر – وأُحِبُّ أن أختم به بحثي – وذلك عندما راجع كتابه الرسالة<sup>(٤)</sup> ثمانين مرَّة، ثم قال لتلميذه المزني<sup>(٥)</sup> في النهاية: «هيه.. أبى الله أن يكون كتابٌ صحيحٌ غيرَ كتابه»<sup>(٢)</sup>. وَصَلِّ اللهم وسَلِّم وبارك على المبعوثِ رحمةً للعالمين.

أ. د/ راغب السرجاني

(١) دياجير: جمعُ دَيْجُور وهو الظلام. ابن منظور: لمان العرب، مادة دجر ٤/ ٢٧٧، والمعجم الوسيط ص٢٧١.
 (٢) ول ديورانت: قصة الحضارة، ٢٢/ ٤٧.
 (٣) الإمام الشافعي هو أبو عبد الله محمد بن إدريس القرشي، ولد عام ١٥٠هـ، وهو ثالث المجتهدين، وأحد الأثمة الأربعة عند أهل السنة، وإليه نسبة الشافعية كافة، وهو أول من دوَّن علم أصول الفقه، قال أحمد بن حنبل: كان الشافعي كالشمس للنهار، وكالعافية للناس، وإني لأدعو له في إثر صلاتي، وقد مات بمصر سنة ٢٠٢٨.
 (٤) كتاب الرسالة: هو كتاب أصول الفقه الشافعي، وهو أول كتاب ألف في أصول الفقه، بل وأول كتاب ألف الشافعي كتاب النه عنه ٢٠٦
 (٤) كتاب الرسالة: هو كتاب أصول الفقه الشافعي، وهو أول كتاب ألف في أصول الفقه، بل وأول كتاب ألف في أصول الحديث أيضًا. ورغم كونه كتاب فقه إلاً أنه كتاب لغة وأدب وثقافة أيضًا؛ وذلك لأن الشافعي في أصول الخري ولد على ما المنافعي ألف الشافعي في أصول الفقه، بل وأول كتاب ألف في أصول الخربي، ويلاغته، ورغم كونه كتاب فقه إلاً أنه كتاب لغة وأدب وثقافة أيضًا؛ وذلك لأن الشافعي في أصول الحديث أيضًا؛ وذلك لأن الشافعي الشتهر بأدبه وبلاغته، وتعبر كتب أصول الفقه والحديث عالة على هذا الكتاب.
 (٥) المزني هو أبو إبراهيم إسماعيل بن يحيى المزني: كان فقيهًا، عالمًا، عابدًا، عارفًا بوجوه الجدل، حسن البيان، قال عنه المنافعي، وهو في سن الحداثة؛ ولو ناظر المزني الشيطان لقطعه». كما قال فيه الشافعي: وناصر مذهبي».
 (٥) المزني مابدين عبدي علها: المختصر، والمختصر الصغير.
 (٢) عنه من الخدافعي كتب كثيرة منها: المختصر، والمختصر الصغير.



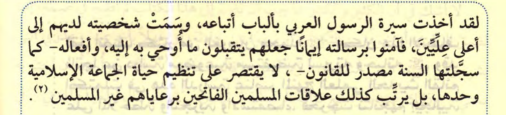
## الملاحق

لقد أنصف كثير من الغربيين محمدًا ٢٠ ، وكان هذا الإنصاف ناتجًا عن دراسة موضوعية مستفيضة لسيرته وحياته ٢٠ ، وقد اكتملت في هذه الدراسة عناصر المنهج العلمي الحديث القائم على الملاحظة والتجربة والاستقصاء، فخرجت نتائجهم إيجابية تجاه رسول الله ٢٠ ، وأصبحت شهاداتهم نورًا يهتدي به الباحثون عن الحقيقة في الغرب. وما نقدمه في هذا الملحق من شهادات للمنصفين إنما هو غيض من فيض، وقليل من كثير كتب عن النبي ٢٠ وسيرته العطرة، ولكنها في مجملها تدل دلالة واضحة على عظم أخلاقه من السلمين.

لَكانَ أَعْلَمُ مَنْ فِي الأَرْضِ كَالهَمَج

قال محمود سامي البارودي (شاعر مصري) : هُوَ النَّبِيُّ الَّذِي لَوُلاَ هِدَايتُهُ





ILalco,

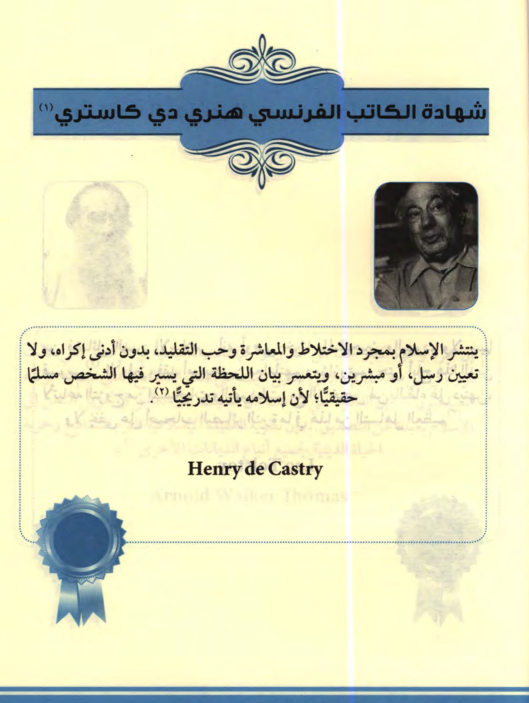
Instante, Harn Arnold Tynbee

انماديو غيض من فيض وقليل من متشار مشت عن الذي 15 وسروقه

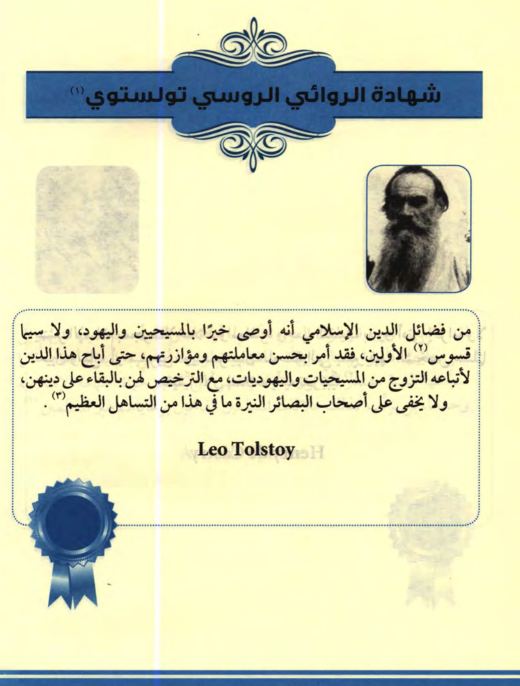
. E. Erlahar in in llulari

لحقنها في مجملها قدل دلالة واضعة على عظم أخلاقه

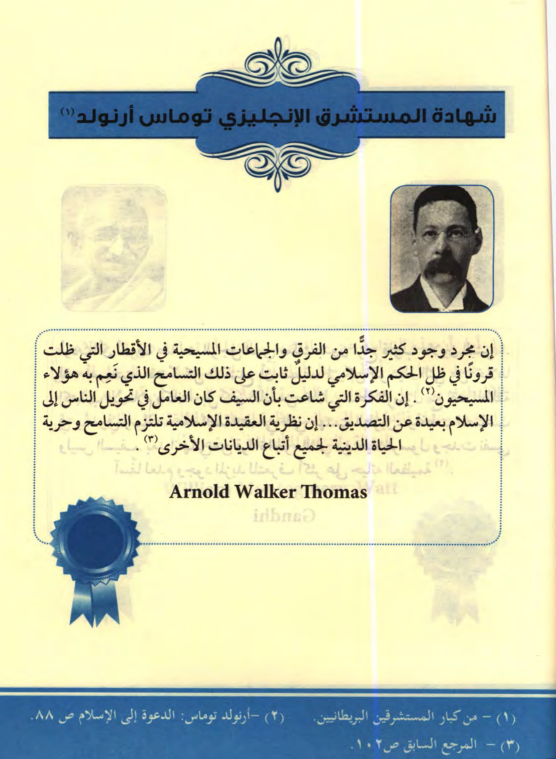
(١) - مؤرخ ومستشرق إنجليزي (١٨٨٩ - ١٩٧٥م).
 (٢) - توينبي: مختصر دراسة للتاريخ ٣/ ٩٨.

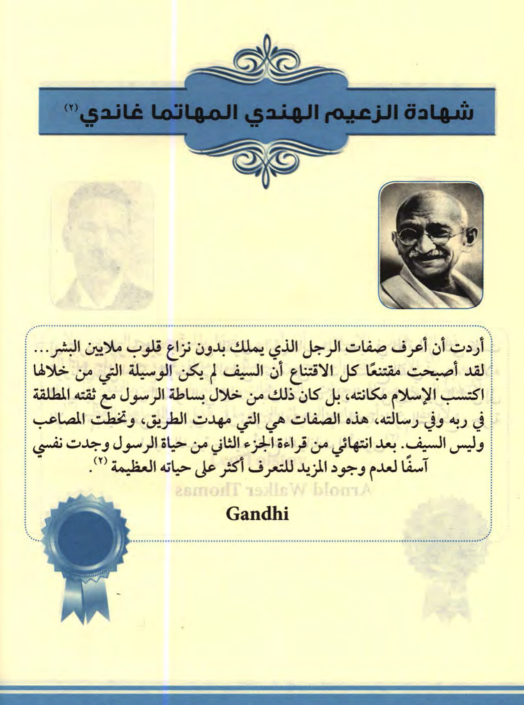


(١) - كاتب فرنسي مسيحي، وكان مقدِّمًا في الجيش الفرنسي.
 (٢) - هنري دي كاستري: الإسلام خواطر وسوانح ص ٥.

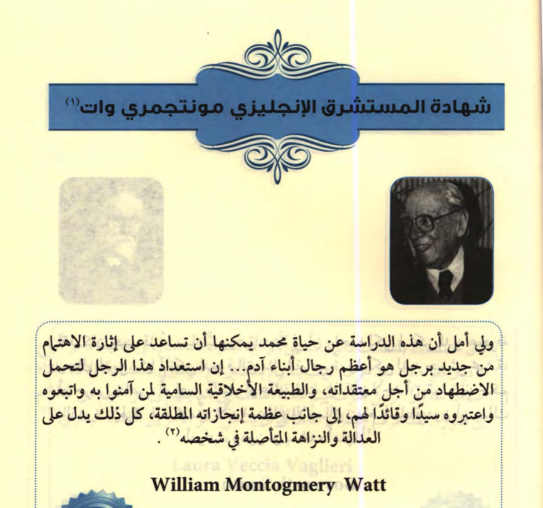


(1) – روائي وكاتب روسي (١٨٢٨ – ١٩١٠)، ويعد من أشهر الكتاب في مجال الأدب، ومصلح اجتماعي، وداعية سلام، ومفكر عميق التفكير.
 (٣) – جمع قس وهو رجل الدين.

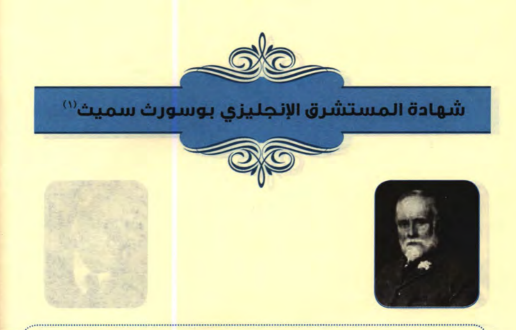




(١) – هو الزعيم الروحي للهند، والزعيم الروحي للثورة السلمية التي أدت إلى استقلال الهند عن بريطانيا. (٣) – المهاتما غاندي في حديث لجريدة (ينج إنديا).



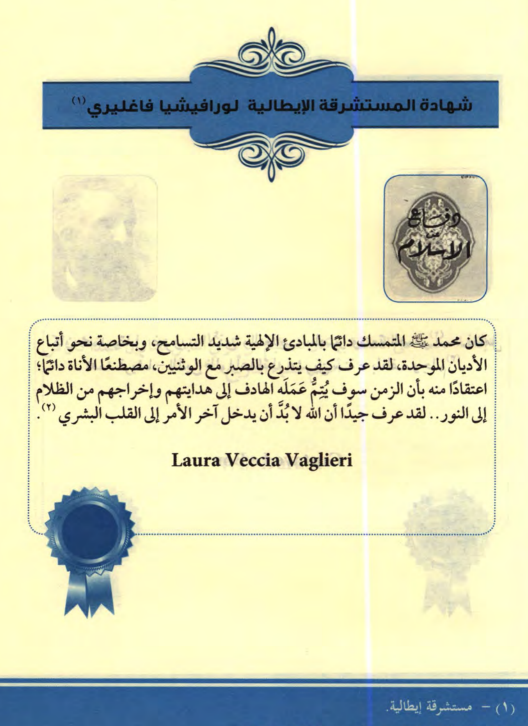
(١) - مونتجمري وات مستشرق إنجليزي معاصر، محاضر في اللغة العربية وآدابها، عمل عميدًا لقسم الدراسات العربية في جامعة «أدنبره»، ومن أشهر مؤلفاته: (محمد في مكة) عام ١٩٥٨م، و(محمد النبي ورجل الدولة)، و(الإسلام والمسيحية في العالم المعاصر) عام ١٩٦٩م.



لقد كان محمد قائدًا سياسيًّا وزعيمًا دينيًّا في آن واحد؛ لكن لم تكن لديه عجرفة رجال الدين، كما لم تكن لديه فيالق مثل القياصرة، ولم يكن لديه جيوش مجيشة، أو حرس خاص، أو قصر مشيد، أو عائد ثابت. إذا كان لأحد أن يقول: إنه حكم بالقدرة الإلهية. فإنه محمدٌ؛ لأنه استطاع الإمساك بزمام السلطة دون أن يملك أدواتها، ودون أن يسانده أهلها <sup>(٢)</sup>.

#### Bosworth Smith

(١) – بوسورث سميث أديب إنجليزي كبير، وُلِد في عام ١٨٣٩م، وله بحوث مهمة في التربية، وكذلك في التاريخ، ومن أهم مؤلفاته كتاب «محمد والمحمدية»، توفي عام ١٩٠٨م. (٢) – بوسورث سميث: محمد والمحمدية ص٩٢.



(٢) – لورافيشيا فاغليري: دفاع عن الإسلام ص٧٣.



(١) - جوستاف لوبون: مستشرق فرنسي وُلِدَ في عام ١٨٤١م، ومن أشهر كتبه «حضارة العسرب»، الذي يُعَدُّ من
 أمهات الكتب التي صدرت في العصر الحديث في أوربا لإنصاف الحضارة العربية الإسلامية. تُوْفِي في عام ١٩٢١م.
 (٣) - جوستاف لوبون: حضارة العرب ص١٠٤، ١٠٥.



### شهادة المؤرخ الأمريكي الشهير «ويل ديورانت» 🗥





# «إذا ما حكمنا على العظمة بما كان للعظيم من أثر في الناس قلنا: إن محمدًا كان من أبر في الناس قلنا: إن محمدًا كان من أبرا ما حكمنا على العظم عظماء التاريخ» (").

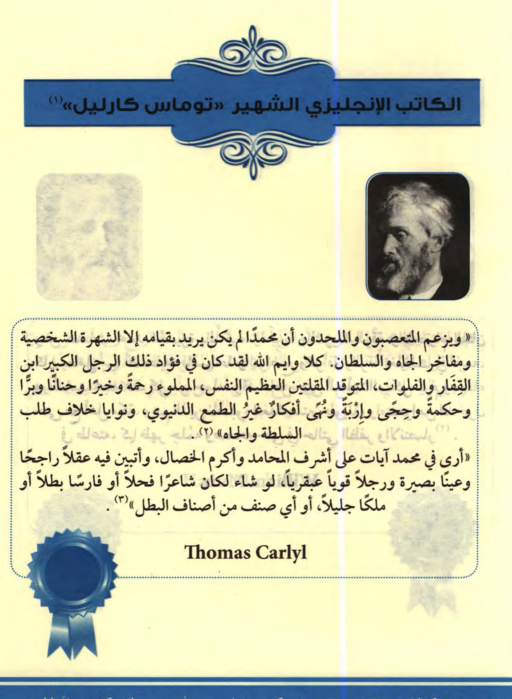
Will Durant

Apphomede Lamartine

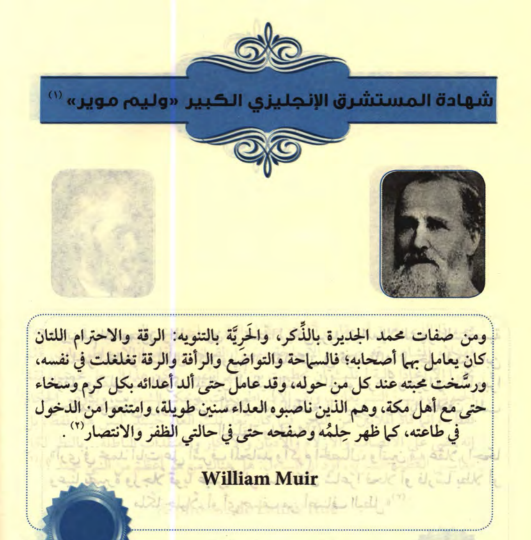
فقط، وإنها قاد اللايين من اللجس فيها كان يمك المعلم حيثاتي. ليس هذا فنظ

(١) - ول ديورانت: مؤرخ أمريكي شهير، ولد في عام ١٨٨٥م، ومن أعظم كتبه «قصة الحضارة» في ٢ ٤ مجلدًا. وقد عكف على تأليفه لمدة خمسة عقود كاملة، وتوفي في عام ١٩٨١م. (٢) - ول ديورانت: قصة الحضارة ١٣ /٥٩.



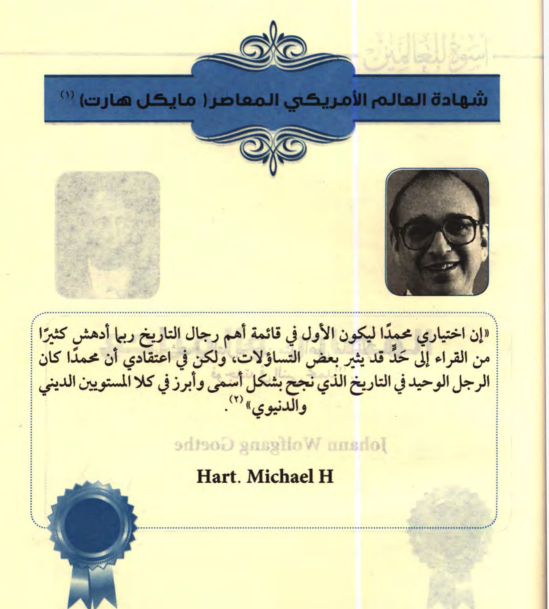


(١) - توماس كارليل: ( ١٧٩٥ - ١٨٨١م) كاتب إنجليزي معروف ، من مؤلفاته كتاب «الأبطال» حيث عقد فيه فصلاً رائعًا عن النبي على ٢٩ .
 (٢) - توماس كارليل : الأبطال ص ٢٨ ، ٦٩ .
 (٣) - المرجع السابق ص ٨٢ .

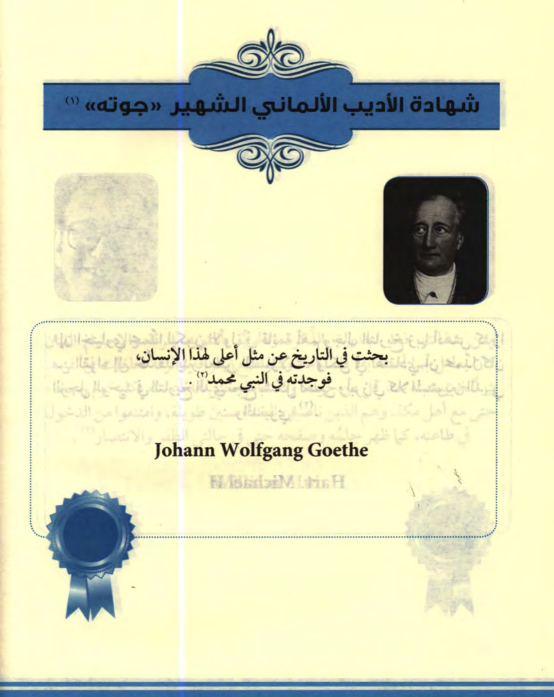


(١) – وليم موير: مستشرق بريطاني إسكتلندي الأصل ولد في عام ١٨١٩م، كان مديرًا لجامعة إيدنبرج. من مؤلفاته: شهادة القرآن لكتب أنبياء الرحمن. وصنف بالإنجليزية كتبًا في السيرة النبوية. وتاريخ الخلافة الإسلامية، وتاريخ دولة المماليك في مصر. وله مقالات في شعراء العرب. توفي في عام ١٩٠٥م . (٣) – وليم موير: حياة محمد (نقلاً عن كتاب «بطل الأبطال» لعبد الرحمن عزام ص ٤٤، ٤٤).

Thomas Carlyl



(١) – مايكل هارت: هو عالم الفلك والرياضيات والمؤرخ الأمريكي المعاصر، يعمل في هيئة الفضاء الأمريكية، حصل على الدكتوراه في علم الفلك من جامعة برنستون عام ١٩٧٢م. من أشهر كتبه «الخالدون المائة»، وفيه قام بالبحث في التاريخ عن الرجال الذين كان لهم أعظم تأثير على البشر. (٢) – مايكل هارت: المائة الأوائل ص ٢٩.



 (١) - جوته أديب ألماني شهير ولد في فرانكفورت عام ١٧٤٩ توفي عام ١٨٣٢م، تأثر بالفكر العربي وترجم مسرحية محمد لفولتير، ومن مؤلفاته الشهيرة «الديـــوان الشرقي للشاعر الغربي».
 (٢) - جوته: الديوان الشرقي للشاعر الغربي.



بد الحصا بذافة المفطلوم القرآن، تحقيق سعيد المندوب،

- اولا: القرآن الكريم 1997 = ١٤١٦ ماد الم القرن الكريم الفكرة القرآن الأنباء حطنت تقاسير المحراف وعلومه بالمد نيدا لالاج ويه وسا
- ابن أبي حاتم، أبو محمد عبد الرحن الرازي: تفسير ابن أبي حاتم، تحقيق أسعد عمد
   التطبيب، والمحمدية، صيداً، حليناً ومعالجًا بينقا محتف إلى ند مدن والم يشار
- اين كثيره أبر الفداء إسراعيل بن عمر (٤٧٧ه): تفسير القرآن العظيم، عقيق
   المن كثيره أبر الفداء إسراعيل بن عمر (٤٧٧ه): تفسير القرآن العظيم، عقيق
   الما تقرآ بقر الفداء الما تقرآ للمن الما تقرآ وترجم، الفلية الثانية ما ٢٤٢هـ =
   ٩٩٩٤
   ٩٩٩٤

# المصادر والمراجع

- البادلي في المارية القامرة.
   البادلية القامرة.
- صقر، دار المعارف القاهرة.
- · البغرية أبو عمد الحمين مع مسعود ( 1/ الأمن معلم المربع المحمية المحمد عبد الله النمر، عثران جعة ضميرية، سليمان مسلم الحرش، دار طيبة للنشر والترزيع، Ildier Ililiers VISIa = VPPIq.
- المعالية المعالية المحالية المعادية الم در يوسف الجوت، مكتبة الرشد - الرياض، الطبعة الأول، وله كارته يلما مقيناتها
- المناخشروية أبد القاسم محمد ومدرة الكشاف من مقلت العنها وعيد والأقاويل في وجود التأويل، عقيق عد الدياق للهدي اعلد إجراء التي لث العديد في وحد ال

وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَحْمَةٌ بُعِثَتْ

لِلْعَالَمِينَ وَفَضْلُ اللهِ مَبْدُولُ

وة للعالمين أس

المصادر والمراجع

أولاً: القرآن الكريم ثانيًا: كتب تفاسير القرآن وعلومه

 $(\mathbf{mq.})$ 

-**?**76

- ابن أبي حاتم، أبو محمد عبد الرحمن الرازي: تفسير ابن أبي حاتم، تحقيق أسعد محمد الطيب، المكتبة العصرية، صيدا – لبنان.
- ابن كثير، أبو الفداء إسهاعيل بن عمر (٢٧٤هـ): تفسير القرآن العظيم، تحقيق سامي بن محمد سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، الطبعة الثانية، ٢٤٢٠هـ = ١٩٩٩م.
- الألوسي، محمود أبو الفضل: روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، دار إحياء التراث العربي – بيروت.
- الباقلاني، أبو بكر محمد بن الطيب بن القاسم: إعجاز القرآن، تحقيق السيد أحمد
   صقر، دار المعارف القاهرة.
- البغوي، أبو محمد الحسين بن مسعود (ت ١٦ ٥ه): معالم التنزيل، تحقيق محمد عبد الله النمر، عثمان جعة ضميرية، سليمان مسلم الحرش، دار طيبة للنشر والتوزيع، الطبعة الرابعة، ١٤١٧هـ = ١٩٩٧م.
- الرازي، فخر الدين محمد بن عمر: التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، دار الكتب
   العلمية، الطبعة الأولى، ٢٠٠٠م.
- الزمخشري، أبو القاسم محمود بن عمر: الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل
   في وجوه التأويل، تحقيق عبد الرزاق المهدي، دار إحياء التراث العربي بيروت.
- سيد قطب: في ظلال القرآن، دار الشروق القاهرة، الطبعة الشرعية الحادية عشرة،
   ١٤٠٥هـ = ١٩٨٥م.
- السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن: المدر المنثور في التفسير بالمأثور، دار الفكر بيروت، ١٩٩٣م.

المصادر والمراجــــع

765 (41)

- السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن: الإتقان في علوم القرآن، تحقيق سعيد المندوب،
   دار الفكر، الطبعة الأولى لبنان، ١٤١٦هـ = ١٩٩٦م.
- السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن: لباب النقول في أسباب النزول، دار الكتب
   العلمية بيروت.
- الشوكاني، محمد بن علي: فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير،
   تصحيح وضبط أحمد عبد السلام، دار الكتب العلمية بيروت.
- الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت ٢٠١٠هـ): جامع البيان عن تأويل آي القرآن،
   تحقيق أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ١٤٢٠ هـ = ٢٠٠٠م.
- القرطبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري (ت٢٦١هـ): الجامع لأحكام القرآن،
   دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، ١٤٠٥هـ = ١٩٨٥م.
- النسفي، أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود: مدارك التنزيل وحقائق التأويل، دار إحياء التراث العربي – بيروت.
  - الواحدي النيسابوري: أسباب النزول، دار الكتب العلمية ـ بيروت، ٢٠٠٠م.

ثالثًا: كتب السنن والآثار

- ابن أبي شيبة، أبو بكر عبد الله بن محمد الكوفي: المصنف في الأحاديث والآثار، تحقيق
   كمال يوسف الحوت، مكتبة الرشد الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٠٩ هـ.
- ابن حبان، أبو حاتم محمد بن أحمد التميمي البستي: صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، تحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة – بيروت، الطبعة الثانية، ١٤١٤هـ = ١٩٩٣م.
- ابن حجر العسقلاني، أبو الفضل أحمد بن علي: المطالب العالية بزوائد المسانيد
   الثانية، تحقيق غنيم عباس غنيم، وياسر إبراهيم محمد، دار الوطن الرياض،
   ١٤١٨ه.

#### أســـــوة للعالمين

ابن حنبل، أبو عبد الله أحمد الشيباني: المسند، مؤسسة قرطبة -- القاهرة.

(41) 22

- ابن خزيمة، أبو بكر السلمي محمد بن إسحاق النيسابوري: صحيح ابن خزيمة،
   تحقيق محمد مصطفى الأعظمي، المكتب الإسلامي بيروت، ١٣٩٠هـ = ١٩٧٠م.
- ابن راهويه إسحاق بن إبراهيم بن مخلد الحنظلي: مسند إسحاق بن راهويه، تحقيق عبد الغفور بن عبد الحق البلوشي، مكتبة الإيهان – المدينة المنورة، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ = ١٩٩١م.
- ابن رجب الحنبلي: جامع العلوم والحكم، دار المعرفة بيروت، الطبعة الأولى،
   ١٤٠٨ هـ.
- ابن ماجه، أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني: سنن ابن ماجه، محمد فؤاد عبد الباقي،
   دار الفكر بيروت.
- أبو داود، سليهان بن الأشعث السجستاني الأزدي: سنن أبي داود، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، دار الفكر.
  - أبو داود، سليهان بن داود الطيالسي: مسند أبي داود الطيالسي، دار المعرفة بيروت.
- أبو يعلى، أحمد بن علي بن المثنى الموصلي التميمي: مسند أبي يعلى، تحقيق حسين سليم أسد، دار المأمون للتراث – دمشق، الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ = ١٩٨٤م.
- أحد عبد الرحن البنا (الساعاتي): الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد، مطبعة الإخوان المسلمين، ١٣٥٣هـ.
- البخاري، أبو عبد الله محمد بن إسهاعيل الجعفي: الأدب المفرد، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار البشائر الإسلامية – بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٩هـ = ١٩٨٩م.
- البخاري، أبو عبد الله محمد بن إسهاعيل الجعفي: الجامع المسحيح المختصر، تحقيق مصطفى ديب البُغا، دار ابن كثير، اليهامة – بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٧هـ = ١٩٨٧م.
- البزار، أبو بكر بن العتكي: البحر الزخار المسمى بمسند البزار، تحقيق محفوظ الرحن زين الله، دار الكتب العلمية ـ بيروت.

#### المصادر والمراجي



- البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين: دلائل النبوة، تحقيق عبد المعطي قلعجي، دار
   الكتب العلمية بيروت، ١٤٠٥هه = ١٩٨٥م.
- البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين: سنن البيهقي الكبرى، تحقيق محمد عبد القادر عطا، مكتبة دار الباز – مكة المكرمة، ١٤١٤هـ = ١٩٩٤م.
- البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين: شعب الإيمان، تحقيق محمد السعيد بسيوني زغلول،
   دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٠هـ.
- الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى السلمي: الجامع الصحيح، تحقيق أحمد محمد شاكر وآخرون، دار إحياء التراث العربي – بيروت.
- الحاكم، أبو عبد الله محمد بن عبد الله النيسابوري: المستدرك على الصحيحين، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية - بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ = ١٩٩٠م.
- الدارقطني، أبو الحسن علي بن عمر البغدادي: سنن الدارقطني، تحقيق السيد عبد الله هاشم يهاني المدني، دار المعرفة – بيروت، ١٣٨٦هه = ١٩٦٦م.
- الدارمي، أبو محمد عبد الله بن عبد الرحمن: سنن الدارمي، تحقيق فواز أحمد زمرلي،
   وخالد السبع العلمي، دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ.
- السندي، أبو الحسن نور الدين بن عبد الهادي: حاشية السندي على النسائي، تحقيق عبد الفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات الإسلامية – حلب، الطبعة الثانية، ١٤٠٦هـ = ١٩٨٦م.
- الشافعي، محمد بن إدريس أبو عبد الله: مسند الشافعي، دار الكتب العلمية بيروت.
- الشيباني، أبو بكر أحمد بن عمرو بن الضحاك: الآحاد والمثاني، تحقيق باسم فيصل
   أحمد الجوابرة، دار الراية الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ = ١٩٩١م.

أســـــوة للعالمين

الطبراني، أبو القاسم سليهان بن أحمد بن أيوب: الروض الداني – المعجم الصغير،
 تحقيق محمد شكور محمود، المكتب الإسلامي، دار عهار – بيروت، عهان، الطبعة
 الأولى، ١٤٠٥ه = ١٩٨٥م.

(41) 225

- الطبراني، أبو القاسم سليهان بن أحمد بن أيوب: المعجم الكبير، تحقيق حدي بن عبد المجيد السلفي، مكتبة العلوم والحكم – الموصل، الطبعة الثانية، ٤٠٤ هـ = ١٩٨٣م.
- الطبراني، أبو القاسم سليهان بن أحمد بن أيوب: المعجم الأوسط، تحقيق طارق بن عوض الله بن محمد، وعبد المحسن بن إبراهيم الحسيني، دار الحرمين – القاهرة، ١٤١٥هـ.
- الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير: تهذيب الآثار، تحقيق علي رضا، دار المأمون
   للتراث، دمشق سوريا، ١٤١٦هـ = ١٩٩٥م.
- عبد الرزاق، أبو بكر بن همام الصنعاني: مصنف عبد الرزاق، تحقيق حبيب الرحن
   الأعظمي، المكتب الإسلامي بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٣هـ.
- مالك بن أنس بن مالك بن عامر الأصبحي: الموطأ، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي،
   دار الكتب العلمية بيروت.
- مسلم، أبو الحسين بن الحجاج القشيري النيسابوري: صحيح مسلم، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي – بيروت.
- النسائي، أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب: سنن النسائي الكبرى، تحقيق عبد الغفار سليمان البنداري، وسيد كسروي حسن، دار الكتب العلمية – بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ = ١٩٩١م.
- النووي، أبو ذكريا يحيى بن شرف: رياض الصالحين، تحقيق: محمد ناصر الدين
   الألباني، المكتب الإسلامي بيروت.

#### المصادر والمراجي

705 (190)

رابعًا: كتب التخريج وشروح الحديث

- ابن الملقن، أبو حفص عمر بن علي: خلاصة البدر المنير في تخريج كتاب الشرح الكبير، تحقيق حمدي عبد المجيد إسهاعيل، دار ابن رشد، الطبعة الأولى – الرياض، ١٤١٠هـ.
- ابن حجر العسقلاني، أبو الفضل أحمد بن علي: فتح الباري شرح صحيح البخاري،
   دار المعرفة بيروت، ١٣٧٩هـ.
- ابن حجر العسقلاني، أبو الفضل أحمد بن علي: تلخيص الحبير في أحاديث الرافعي
   الكبير، تحقيق السيد عبد الله هاشم اليماني، المدينة المنورة، ١٣٨٤هـ = ١٩٦٤م.
- ابن قتيبة، أبو محمد عبد الله بن مسلم الدينوري: غريب الحديث، تحقيق عبد الله
   الجبوري، مطبعة العاني بغداد، الطبعة الأولى، ١٣٩٧هـ.
- أبو المعاطي النوري: المسند الجامع، دار الجيل، الطبعة الأولى بيروت، ١٤١٦هـ =
   ١٩٩٦م.
- الألباني، محمد ناصر الدين: إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل، المكتب
   الإسلامي -- بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٥هـ = ١٩٨٥م.
- الألباني، محمد ناصر الدين: السلسلة الصحيحة، مكتبة المعارف الرياض، الطبعة الأولى، ٢٠٠٢م.
- الألباني، محمد ناصر الدين: صحيح الترغيب والترهيب، مكتبة المعارف الرياض،
   الطبعة الخامسة.
- الألباني، محمد ناصر الدين: صحيح وضعيف الجامع الصغير وزيادته، المكتب الإسلامي.
- الألباني، محمد ناصر الدين: صحيح وضعيف سنن أبي داود، برنامج منظومة التحقيقات
   الحديثية المجاني، إنتاج مركز نور الإسلام لأبحاث القرآن والسنة بالإسكندرية.
- الألباني، محمد ناصر الدين: غاية المرام في تخريج أحاديث الحلال والحرام، المكتب
   الإسلامي بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٥هـ.

أســــوة للعالمين

- (1) 235
- التبريزي، محمد بن عبد الله الخطيب: مشكرة المصابيح، تحقيق محمد ناصر الدين
   الألباني، المكتب الإسلامي بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٥هـ = ١٩٨٥م.
- الجزري، أبو السعادات المبارك بن محمد بن الأثير: النهاية في غريب الحديث والأثر،
   تحقيق طاهر أحمد الزاوى، ومحمود محمد الطناحي، المكتبة العلمية بيروت،
   ١٣٩٩هـ = ١٩٧٩م.
- الحربي، أبو إسحاق إبراهيم بن إسحاق: غريب الحديث، تحقيق سليمان بن إبراهيم،
   مركز البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي، الطبعة الأولى جامعة أم القرى،
   ١٤٠٥هـ = ١٩٨٥م.
- الزيلعي، أبو محمد عبد الله بن يوسف الحنفي: نصب الراية لأحاديث الهداية، تحقيق محمد يوسف البنوري، دار الحديث -- مصر، ١٣٥٧هـ.
  - السيوطي وآخرون: شرح سنن ابن ماجه، قديمي كتب خانة كراتشي.
- العجلوني، إسماعيل بن محمد الجراحي: كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من
   الاحاديث على ألسنة الناس، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة الثالثة،
   ١٤٠٨هـ = ١٩٨٨م.
- العظيم آبادي، محمد شمس الحق أبو الطيب: عون المعبود شرح سنن أبي داود، دار
   الكتب العلمية بيروت، الطبعة الثانية، ١٤١٥هـ.
- المباركفوري، أبو العلا محمد عبد الرحمن بن عبد الرحيم: تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي، دار الكتب العلمية – بيروت.
- المتقى الهندي، علاء الدين علي بن حسام الدين: كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال،
   ضبط وتصحيح بكري حياني، مؤسسة الرسالة بيروت، ١٤٠٩هـ = ١٩٨٩م.
- المناوي، عبد الرءوف: فيض القدير شرح الجامع الصغير، المكتبة التجارية الكبرى مصر، الطبعة الأولى، ١٣٥٦هـ.
- النووي، أبو زكريا يحيى بن شرف بن مري: المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج،
   دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٢هـ.

#### المصادر والمراجي



 الهيثمي، نور الدين علي بن أبي بكر: مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، دار الفكر – بيروت، ١٤١٢هـ.

#### خامسًا: كتب الفقه وأصوله

- البعلي، أبو عبد الله محمد بن أبي الفتح الحنبلي: المطلع على أبواب الفقه، تحقيق محمد بشير الأدلبي، المكتب الإسلامي – بيروت، ١٤٠١هه = ١٩٨١م.
- الحطاب الرعيني، أبو عبد الله محمد بن عبد الرحمن الطرابلسي: مواهب الجليل لشرح مختصر أبي الضياء سيدي خليل، تحقيق زكريا عميرات، دار عالم الكتب، طبعة ١٤٢٣هـ = ٢٠٠٣م.
- الشوكاني، محمد بن علي بن محمد: السيل الجرار المتدفق على حدائق الأزهار، تحقيق محمود إبراهيم زايد، دار الكتب العلمية – بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ.
- الصنعاني، محمد بن إسماعيل: سبل السلام، مكتبة البابي الحلبي، الطبعة الرابعة،
   ۱۳۷۹هـ = ۱۹٦٠م.
- القرضاوي: مدخل لدراسة الشريعة الإسلامية، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى بيروت، ١٤١٤هـ = ١٩٩٣م.
  - مالك بن أنس: المدونة الكبرى، دار الكتب العلمية، ١٤١٥هـ = ١٩٩٤م.
- محمد الغزالي: فقه السيرة، خرج أحاديثه الشيخ محمد ناصر الألباني، مكتبة الشروق، القاهرة.
- المواق، أبو عبد الله سيدي محمد بن يوسف (ت٨٩٧هـ): التاج والإكليل لمختصر خليل، مطبوع على حاشية مواهب الجليل للحطاب.

سادسًا: كتب السيرة والشمائل

 ابن حبان، أبو حاتم محمد بن حبان بن أحمد البستي: السيرة النبوية، تحقيق عبد السلام علوش، المكتب الإسلامي – بيروت. أســـــوة للعالمين

ابن حزم، علي بن أحمد بن سعيد: جوامع السيرة وخمس رسائل أخرى لابن حزم،
 تحقيق إحسان عباس، دار المعارف – مصر، الطبعة الأولى، ١٩٠٠م.

(\*1) 225

- ابن سيد الناس، محمد بن عبد الله بن يحي (ت ٢٣٤هـ): عيون الأثر في فنون المغازي والشهائل والسير، مؤسسة عز الدين للطباعة والنشر، بيروت – لبنان، ٢٠٤١هـ.
- ابن قيم الجوزية، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب الزرعي (٦٩١ ٢٥١هـ):
   زاد المعاد في هدي خير العباد، تحقيق مصطفى عطا، دار الكتب العلمية.
- ابن قيم الجوزية، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب الزرعي: هداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى، دار الكتب العلمية – بيروت.
- ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر: السيرة النبوية، تحقيق مصطفى عبد الواحد،
   دار المعرفة، بيروت لبنان، ١٣٩٦هـ = ١٩٧١م.
- ابن هشام، أبو محمد عبد الملك المعافري (ت٢١٣هـ): السيرة النبوية، تحقيق محمد فهمي السرجاني، المكتبة التوفيقية – القاهرة.
- الألباني، محمد ناصر الدين: صحيح السيرة النبوية، المكتبة الإسلامية، عمان –
   الأردن، الطبعة الأولى.
- البغوي، الحسين بن مسعود: الأنوار في شهائل النبي المختار، تحقيق إبراهيم اليعقوبي،
   دار المكتبي للطباعة والنشر، دمشق -- سوريا، ١٤١٦هـ = ١٩٩٥م.
- الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى بن سورة: الشهائل المحمدية والخصائل
   المصطفوية، تحقيق سيد عباس الجليمي، مؤسسة الكتب الثقافية بيروت، الطبعة
   الأولى، ١٤١٢هـ.
  - الحلبي، علي بن برهان الدين: السيرة الحلبية، طبعة بيروت.
  - سعيد حوَّى: الرسول ﷺ، دار السلام القاهرة، ۲۰۰۲م.

#### المصادر والمراجي

### 705 (11)

- السهيلي، أبو القاسم عبد الرحمن: الروض الأنف في شرح سيرة ابن هشام، دار الكتب العلمية – بيروت.
- الصالحي الشامي، محمد بن يوسف (ت ٩٤٢هـ): سبل الهدى والرشاد في سيرة خير
   العباد، تحقيق عادل أحمد عبد الموجود وعلي محمد معوض، دار الكتب العلمية –
   بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٤ه = ١٩٩٣م.
- صفي الرحمن المباركفوري: وإنك لعلى خلق عظيم، كندة للإعلام والنشر، الطبعة الأولى – القاهرة، ١٤٢٧هـ.
  - العمري، أكرم ضياء: السيرة النبوية الصحيحة، مكتبة العبيكان الرياض.
- القاضي عياض، أبو الفضل عياض اليحصبي: الشفا بتعريف حقوق المصطفى، دار
   الفكر الطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، ١٤٠٩هـ ١٩٨٨م.
- محمد حميد الله: مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي، دار النفائس، بيروت، لبنان، الطبعة الخامسة، ١٤٠٥ هـ = ١٩٨٥م.
  - محمد الصادق عرجون: محمد رسول الله، دار القلم دمشق.
  - محمد رشيد رضا: الوحي المحمدي، مكتبة القاهرة، الطبعة السادسة، ١٩٦٠م.
    - محمود شيت خطاب: الرسول القائد، دار الفكر بيروت، ٢٠٠٢م.
      - سابعًا: كتب التاريخ والتراجم
- ابن الأثير، أبو الحسن عز الدين علي بن محمد الجزري: أسد الغابة في معرفة الصحابة،
   دار الفكر بيروت.
- ابن حجر العسقلاني، أبو الفضل أحمد بن علي: الإصابة في تمييز الصحابة، دار الكتاب العربي -- بيروت.
- ابن حجر العسقلاني، أبو الفضل أحمد بن علي: تهذيب التهذيب، دار الفكر بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ = ١٩٨٤م.

أســـــوة للعالمين

- ابن سعد، أبو عبد الله محمد بن منيع البصري الزهري (ت ٢٣٠هـ): الطبقات
   الكبرى، تحقق إحسان عباس، دار صادر بيروت، الطبعة الأولى، ١٩٦٨م.
- ابن عبد البر، أبو عمر يوسف (ت ٤٦٣هـ): الاستيعاب في معرفة الأصحاب، طبع مع الإصابة، دار الكتاب العربي – بيروت.
- ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر: البداية والنهاية، تحقيق علي شيري، دار إحياء التراث العربي، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ= ١٩٨٨م.
- أبو نعيم، أحمد بن عبد الله بن أحمد الأصبهاني: معرفة الصحابة، تحقيق عادل بن يوسف العزازي، دار الوطن – الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٩هـ = ١٩٩٨م.
- الأصبهاني، أبو نعيم أحمد بن عبد الله: حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، دار الكتاب العربي – بيروت، الطبعة الرابعة، ١٤٠٥هـ.
- جواهر لال نهرو: لمحات من تاريخ العالم، دار الآفاق الجديدة بيروت، ١٤٠٣هـ = ١٩٨٣م.
  - حسين مؤنس: الإسلام الفاتح، مكتبة الأسرة، الطبعة الأولى القاهرة.
- الخطيب البغدادي، أبو بكر محمد: تاريخ بغداد، تحقيق مصطفى عبد القادر، دار
   الكتب العلمية بيروت ١٩٩٧م.
- الذهبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان: سير أعلام النبلاء، تحقيق حسين الأسد، مؤسسة الرسالة – بيروت، الطبعة التاسعة، ١٤١٣هـ = ١٩٩٣م.
- الزركلي، خير الدين: الأعلام قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين، دار العلم للملايين – بيروت، الطبعة الخامسة، أيار (مايو)
   ١٩٨٠م.
- الصفدي، صلاح الدين خليل بن أيبك: الوافي بالوفيات، تحقيق أوتغريد فايترت، المعهد الألماني، ١٩٩٧م.

المصادر والمراجــــع

 الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير: تاريخ الأصم والملوك، دار الكتب العلمية – بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ.

36 (1)

- عبد الرحمن بدوي: موسوعة المستشرقين، دار العلم للملايين، الطبعة الثالثة، بيروت – لبنان، ١٩٩٣م.
- العصامي، عبد الملك بن حسن بن عبد الملك المكى: سمط النجوم العوالي في أنباء
   الأوائل والتوالي، المطبعة السلفية القاهرة.
- فواز الطرابلسي: تاريخ لبنان الحديث، رياض الريس للكتب والنشر، الطبعة الأولى بيروت، ٢٠٠٨م.
- القنوجي، صديق بن حسن: أبجد العلوم الوشي المرقوم في بيان أحوال العلوم، دار
   الكتب العلمية بيروت، ١٩٧٨م.
- محمد رجب البيومي: النهضة الإسلامية في سير أعلامها المعاصرين، دار القلم،
   الطبعة الأولى، دمشق سوريا، ١٤١٥ه = ١٩٩٥م.
- المزي، أبو الحجاج يوسف بن الزكي: تهذيب الكمال، تحقيق بشار عواد معروف،
   مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٠هـ = ١٩٨٠م.
  - نجيب العقيقي: المستشرقون، دار المعارف، الطبعة الخامسة القاهرة، ٢٠٠٦م.
- النووي، أبو زكريا محيى الدين بن شرف: تهذيب الأسماء واللغات، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية - بيروت.

ثامنًا: كتب اللغة والمعاجم والأخلاق

- إبراهيم مصطفى وآخرون: المعجم الوسيط، تحقيق مجمع اللغة العربية، دار الدعوة مصر.
- ابن منظور، محمد بن مكرم الأفريقي المصري: لسان العرب، دار صادر بيروت،
   الطبعة الأولى، ١٩٩٧م.

أس\_\_\_\_وة للعالمين

- البكري، أبو عبيد عبد الله بن عبد العزيز الأندلسي: معجم ما استعجم من أسماء
   البلاد والمواضع، تحقيق مصطفى السقا، عالم الكتب بيروت، الطبعة الثالثة،
   ١٤٠٣ه.
  - الحموي، أبو عبد الله، ياقوت بن عبد الله: معجم البلدان، دار الفكر بيروت.
    - الرازي، محمد بن أبي بكر: مختار الصحاح، دار الكتب العلمية بيروت.
- الزَّبيدي، أبو الفيض، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، الملقّب بمرتضى: تاج
   العروس من جواهر القاموس، دار ابن حزم بيروت.
- الضبي، أبو عكرمة عامر بن عمران: الأمثال، تحقيق رمضان عبد التواب دمشق، ١٩٧٤م.
  - العقاد: اللغة الشاعرة، نهضة مصر للطباعة والنشر، القاهرة مصر ١٩٩٥م.
    - فتحي جمعة: اللغة الباسلة، دار الهاني، الطابعة السادسة القاهرة.
- الفيومي، أحمد بن محمد بن علي: المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، تحقيق مصطفى السقا، مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي – القاهرة.
  - محمد المبارك: فقه اللغة وخصائص العربية، دار الفكر الحديث بيروت، ١٩٦٠م.
    - تاسعًا: كتب حديثة حول القرآن
    - تمام حسان: البيان في روائع القرآن، مكتبة الأسرة القاهرة، ٢٠٠٢م.
- سيد قطب: التصوير الفني في القرآن، دار الشروق، الطبعة السادسة عشر القاهرة،
   ١٤٢٣هـ = ٢٠٠٢م.
- عائشة عبد الرحن (بنت الشاطئ): إعتجاز القرآن البياني، دار المعارف مصر،
   ۱۳۹۱ه = ۱۹۷۱م.
  - محمد أبو زهرة: المعجزة الكبرى القرآن، دار الفكر العربي، ١٩٧٠م.
  - محمد السيد شيخون: إعجاز النظم في القرآن الكريم، دار الهداية، ١٩٩٥م.

المصادر والمراجي

- Zes (IT
- محمد الغزالي: نظرات في القرآن، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة السادسة – القاهرة، ٢٠٠٥م.
- محمد عبد الله دراز: النبأ العظيم، دار القلم للنشر والتوزيع، الطبعة العاشرة –
   القاهرة، ١٤٢٩هـ = ٢٠٠٨م.
- محمد فؤاد عبد الباقي: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، دار الحديث –
   القاهرة، ١٤٢٢ه = ٢٠٠١م.
- محمد فياض: إعجاز آيات القرآن في بيان خلق الإنسان، دار الشروق، الطبعة الأولى،
   القاهرة مصر، ١٤٢٠هـ = ١٩٩٩م.
- المحمدي عبد العزيز الحناوي: دراسات حول الإعجاز البياني في القرآن، دار الطباعة المحمدية، ١٩٨٤م.
- مروان التفتنازي: الإعجاز القرآني في ضوء الاكتشاف العلمي الحديث، دار المعرفة،
   الطبعة الأولى، بيروت لبنان، ١٤٢٧هـ = ٢٠٠٦م.
- هارون يحيى: المعجزات القرآنية، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر، الطبعة الأولى،
   ۲۰۰۳م.
- يعقوب يوسف: لفتات علمية من القرآن، الـدار السعودية للنشر والتوزيع، الطبعة الثانية، الرياض، ١٩٩٧م.

عاشرًا: كتب أجنبية

- .Sato Tsugitaka, Muslim Societies, Routledge, UK, 2004 •
- أرنولد سير. توماس: الدعوة إلى الإسلام، ترجمة: حسن إبراهيم حسن وآخرون،
   مكتبة النهضة المصرية، ١٩٨٠م.
- إميل درمنجم: حياة محمد، ترجمة عادل زعيتر، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، الطبعة الأولى.

#### أســـــوة للعالمين

توماس كارليل: الأبطال، ترجمة محمد السباعي، كتاب الهلال، العدد ٣٢٦، ١٩٧٨م.

(1.1)

- جورج سارتون: الثقافة الغربية في رعاية الشرق الأوسط، ترجمة عمر فروخ، مكتبة المعارف – بيروت، ١٩٥٢م.
- جوستاف لوبون: حضارة العرب، ترجمة عادل زعيتر، الهيئة المصرية العامة للكتاب القاهرة، ١٩٦٩م.
- ر. ف. بودلي: الرسول (حياة محمد)، ترجمة محمد محمد فرج وعبد الحميد جودة السحار، مكتبة مصر، القاهرة، مصر.
- زيجريد هونكه: شمس العرب تسطع على الغرب، ترجمة: فروق بيضون وكمال
   دسوقي، دار صادر بيروت، الطبعة العاشرة، ١٤٢٣هـ = ٢٠٠٢م.
- زیجرید هونکه: الله لیس کذلك، ترجمة د. غریب محمد غریب، دار الشروق، الطبعة الثانیة – القاهرة، مصر، ١٤١٧هـ=١٩٩٦م.
- عبد الأحد داود: محمد على كما ورد في كتاب اليهود والنصارى، ترجمة محمد فاروق الزين، مكتبة العبيكان – الرياض، ١٤١٧هـ.
- كارين أرمسترونج: سيرة النبي محمد، ترجمة د. فاطمة نصر، د. محمد عناني، دار سطور، الطبعة الثانية – القاهرة، مصر، ١٩٩٧م.
- لامارتين: السفر إلى الشرق، ترجمة فاطمة عابدين، دار الطليعة الجديدة، الطبعة الأولى، ١٩٩٨م.
- لايتنر: دين الإسلام، ترجمة عبد الوهاب سليم، المكتبة السلفية، دمشق، سوريا،
   ١٤٢٣هـ.
- موريس بوكاي: القرآن الكريم والتوراة والإنجيل والعلم، دراسة في ضوء المعارف
   الحديثة، مكتبة مدبولي، القاهرة، الطبعة الثانية ٢٠٠٤م.
- واشنجتون إيرفنج: حياة محمد، ترجمة على حسنى الخربوطلى، دار المعارف القاهرة.

#### المصادر والمراجي

وحيد الدين خان: الإسلام يتحدى، ترجمة ظفر الدين خان، دار البحوث العلمية –
 القاهرة، الطبعة الثانية، ١٣٩٣هـ = ١٩٧٣م.

20 (10)

وليم موير: حياة محمد، صدر في لندن، ١٨٥٦ – ١٨٦١م.

حادي عشر: كتب عامة ومعاصرة

- إبراهيم غوري: الشمس، دار الشرق العربي بيروت.
- ابن تيمية، أبو العباس أحمد بن عبد الحليم: الجواب الصحيح لمن بدّل دين المسيح،
   تحقيق علي حسن ناصر، وعبد العزيز إبراهيم العسكر، وحمدان محمد، دار العاصمة،
   الطبعة الأولى الرياض، ١٤١٤هـ.
- أحمد بن عبد العزيز بن قاسم الحداد: أخلاق النبي على في القرآن والسنة، دار الغرب
   الإسلامي، الطبعة الثانية بيروت، ١٤١٩هـ = ١٩٩٩م.
- أحمد حامد: الإسلام ورسوله في فكر هؤلاء، دار الشعب للطباعة والنشر القاهرة،
   ١٤١١هـ = ١٩٩١م.
- إنجيل برنابا، دراسات حول وحدة الدين عند موسى وعيسى ومحمد على تحقيق سيف الله أحمد فاضل، دار القلم -- بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤١٨هـ = ١٩٩٧م.
  - أنور الجندي: بهاذا انتصر المسلمون، مؤسسة الرسالة بيروت.
- الحسيني الحسيني معدّي: الرسول ﷺ في عيون غربية منصفة، دار الكتاب العربي،
   الطبعة الأولى القاهرة، ٢٠٠٦م.
- خديجة النبراوي: موسوعة حقوق الإنسان في الإسلام، دار السلام للطباعة والنشر،
   الطبعة الأولى القاهرة، ١٤٢٧هـ = ٢٠٠٧م.
  - خليل بدوي: الموسوعة الفلكية، عالم الثقافة، الطبعة الأولى عمّان، ١٩٩٩م.
- زغلول النجار: الإعجاز العلمي في السُّنة النبوية، دار نهضة مصر للطباعة والنشر،
   الطبعة الثامنة القاهرة، ٢٠٠٦م.

#### أســـــوة للعالمين

عباس محمود العقاد: حقائق الإسلام وأباطيل خصومه، دار نهضة مصر – ١٩٩٨م.

(1) - 2 - E

- عبد اللطيف عامر: أحكام الأسرى والسبايا في الحروب الإسلامية، دار الكتاب المصري اللبناني – القاهرة.
- عبد المجيد الزنداني: كتاب التوحيد، دار الخير، الطبعة الأولى، دمشق -- سوريا،
   ١٤١١هـ = ١٩٩٠م.
- عرفات كامل العيشي: رجال ونساء أسلموا، دار القلم، الطبعة الثانية الكويت، ١٣٩٨هـ = ١٩٧٨.
- عفيف عبد الفتاح طبارة: روح الدين الإسلامي، دار العلم للملايين بيروت، ١٣٩٤هد = ١٩٧٤م.
- عمر بن عبد العزيز: سياحة الإسلام، الذهبية للنشر والترجة مصر، الطبعة الأولى،
   ١٤٢٤هـ = ٢٠٠٣م.
- فاروق حمادة: العلاقات الإسلامية النصرانية في العهد النبوي، دار القلم دمشق،
   الطبعة الأولى، ١٤٢٦هـ = ٢٠٠٥م.
- فاضل صالح السامرائي: نبوة محمد من الشك إلى اليقين، دار عمار، الطبعة الثانية، عمّان – الأردن، ١٤٢٨هـ = ٢٠٠٨م.
- القرطبي، محمد بن أحمد بن فرح الأنصاري: التذكرة في أحوال الموتى والآخرة،
   تحقيق: محمد عبد السلام إبراهيم، دار الكتب العلمية بيروت.
- محمود حمدي زقزوق: حقائق إسلامية في مواجهة حملات التشكيك، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، القاهرة.
  - محمود شلتوت: الإسلام عقيدة وشريعة، دار الشروق -- القاهرة.
  - مصطفى سويف: المخدرات والمجتمع، سلسلة عالم المعرفة، ١٩٩٦م.
- نصر الله عبد الرحمن أبو طالب: تباشير الإنجيل والتوراة بالإسلام ورسوله محمد على

#### المصادر والمراجيع



دار الوفاء، الطبعة الأولى، • • • ٢ م.

ثاني عشر: جرائد ومواقع إنترنت

- جريدة الرياض: www.alriyadh.com.
- جريدة الشرق الأوسط: www.asharqalawsat.com.
  - مجلة التمدن الإسلامي.
  - موقع إسلام تايم: www.islamtime.net.
  - موقع لواء الشريعة: www.shareah.com.
- موقع مجلة ألمانيا: www.magazine-deutschland.de.
- موقع موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة على الرابط: www.55a.net/firas/arabic.
  - موقع وكالة الأخبار الإسلامية (نبأ): www.islamicnews.net.
  - موقع وكالة الروسية نوفوستي: http://ar.rian.ru/analytics.

· اَسَوْقُ لِلْعَالَمُ الْحُ

# Tilled i Will Belie the ..... ATT 15 إِنَّ اللَّهِ عِنْ مُدْوا يَنْفِعُونُ لَنُوَاهُمُ لِتَعْمِ اللهُ المَا المالية والطوي التيادي والمعالية

ويس المسمع المراكلة في حرق مدور مدور مدور

المية مولك فالمر الذارة وتقوين الايات ٢٢

إذ عَالَتِ المرَاتُ حِمْرَانَ رَبَّ إِلَى تَلَاتُ لَكَ 13 145 JE VIEN IK SI WIL . EN . TH تا فريطني ..... بالا تدا مد مع الله فهرس الآيات بريد الماد المحد الماد المحد الماد 以22.11.2000年上二m年代 فهرس الأحاديث س عبد ال تحميل أدم ... به ٢٠١١ أقلب تلطروا إلى الشباء فل فهرس الأعلام والفجنو المحفية ومتلقو المعد فهرس الأعلام المترجم لها معاقبات فالما والم اجتلة سيتي للكارية الم فهرس الأماكن 120 日にころし、他の このない اللي آسنوا وكالسوا كلموق. فهرس الغزوات والمعارك سالما بمناب بسير بيا ( الرفي من واللوين مرمد منه فهرس الصور، ٢٨ ..... الانتعار من أطلة أنشاج بعد لمتلذات الم من الله من المعاد بقد إذ الله في الله الأشكال الم المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد الم المعادين والملافي المعالية والمتعلمة فهرائل الخرائط محد ومعادي والمقادين Here it to mark the solution of the

رَسُــولٌ كُلُّهُ كَرَمٌ وَجُودٌ

In the partie the state with star with she with she

El - El Siller a Ster inter a Charles I VI-10

إِنَّا خَلِكُمُ السُنظانَ عُو لَ أُولِنَاءَةً .... 33 (

وَعَزْمٌ عَلاهُ يَنْهَضُ بِالْحُمُولِ

اليو والخمات الأم ويتكم مع الم الله والله الم

قال الالم الد الان الم المن المن المن المنا المنا المالية وا

FY There

أســـــوة للعالمين

21.

ارس المه

فهرس الآيات

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنْفِقُونَ أَمْوَاهُمْ لِيَصُدُّوا عَنْ سَبِيلِ الله ..... 110 ... إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ الله وَأَبْمَاضِمْ ثَمَنًا ۳۲ ..... إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانِ .... ٣٠، ١٩ إِنَّ الْلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْبَةً أَفْسَدُوهَا ... ١٤٣ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لَيْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ .. ١٤٥ إِنَّ مَثْلَ عِيسَى عِنْدَ الله كَمَثَل آدَمَ .... ٢٩٤ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَفْوَمُ .. ١٤٤ إِنَّ هَذَا لَفِي الصُّحُفِ الأُولَى ..... إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ ... Y00 ..... إِنَّا خَلَقْنَا الإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ أَمْشَاج ... ١٣١ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ خَافِظُونَ. ١٠٢ إَنَّهَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمُسَاكِينِ .... ٣٤٣ إِنَّهَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ..... ١٤٤، ٥٤، ١٤٤ إِنَّهَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلادُكُمْ فِتْنَةٌ ..... ٥٢ إِنَّهَا جَزَاءُ الَّذِينَ نُجَارِبُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ .. ١٧١ إِنَّهَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ بُخَوِّفُ أَوْلِبَاءَهُ .... ١٤٤ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيم ..... ٣٣ إَنِّي اصْطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ بِرِسَالاَتِي وَبِكَلاَمِي..... 100 .... أَوَلَمْ بَرَ الإنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ نُطْفَةٍ .. ١٣٢

| أَتَقْتُلُونَ رَجُلاً أَنْ يَقُولَ رَبِّي اللهُ ٢٦٩                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| دْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ١٦٥                                                 |
| إِذْ جَاءُوكُمْ مِنْ فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ                          |
| **                                                                                |
| إِذْ قَالَتِ امْرَأَتُ عِمْرَانَ رَبِّ إِنِّي نَذَرْتُ لَكَ<br>بِنِهِ بِنَ        |
| مَا فِي بَطْنِي                                                                   |
| مَا فِي بَطْنِي<br>أَفَأَنَتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ٢٧٢، |
| 771                                                                               |
| أَفَلَمْ يَنظُرُوا إِلَى السَّبَاءِ فَوْقَهُمْ٩٣                                  |
| الْحَاقَّةُ * مَا الْحَاقَةُ                                                      |
| الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ                                            |
| الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الأُمِّيَّ ٢٠٣                       |
| الم * غُلبَت الرُّومُ ١٣٨                                                         |
| اً<br>لَمَ نَرَ إِلَى الَّذِينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لِإِخْوَانِهِمُ              |
| الَّذِينَ كَفَرُوا ٢٦٢                                                            |
| أَلَمْ نَخْلُقُكُمْ مِنْ مَاءٍ مَهِينٍ                                            |
| الْيَوْمَ أَخْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ                                             |
| أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَبْرِ شَيْءٍ١٤٢                                               |
| أَمْ هُمُ الْمُصَيْطِرُونَ                                                        |
| إِنْ تُعَدِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ ١٩٥                                      |
| إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ وَقُرْآنٌ مُبِينٌ ١٤٥                                     |
| أَنْزَلَ مِنَ السَّبَاءِ مَاءً فَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا                   |
| 187                                                                               |

|        | الفهـــــارس                                                                                  |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| فأو    | أَبْحُسَبُ الإِنْسَانُ أَنْ يُتْرَكَ سُدًى ١٣١                                                |
| فَأَقَ | نَبَارَكَ أَلَّذِيَّ جَعَلَ فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا ٤ ١٠                                      |
| فَأَهَ | تِلْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَبْبِ نُوحِيهَا إِلَيْكَ ١٣٦                                        |
| فَإِدْ | ثُمَّ أَنْشَأْنَاهُ خَلُقًا آخَرَ                                                             |
| ءَ<br> | نُمَّ أَنْشَأْنَاهُ خَلْقًا آخَرَ<br>حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ        |
| فَإِرْ | وَأَخُوَاتُكُمْ                                                                               |
| أمو    | حم * تَنْزِيلٌ مِنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ                                                    |
| فَإِرْ | خَلَقَ الإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ                                                              |
| فأ     | خْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ١٣٢                                                      |
| à      | ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَيْبِ نُوحِيْهِ إِلَيْكَ ١٥٣                                        |
| فَبَ   | رَبٍّ إِنَّهُنَّ أَصْلَلْنَ كَثِيرًا مِنَ الْنَّاسِ ١٩٥                                       |
| فَخَ   | رَبٍّ قَدْ آتَيْتَنِي مِنَ الْلُكِ وَعَلَّمْنَنِي مِنْ تَأْوِيلِ                              |
| ••     | الأَحَاديث                                                                                    |
| فَطَ   | رَبِّ هَبْ كِي مِنَ الصَّالِحِينَ                                                             |
| فَفَ   | رَبَّنَا وَاجْعَلّْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرَّيَّتِنَا أُمَّةً                         |
| فَقَا  | مُسْلِمَةً لَكَ                                                                               |
| فل     | رُسُلاً مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ ٢٢٦، ١٠٠                                                   |
| الدُ   | سَأُصْلِيهِ سَقَرَ                                                                            |
| فَلْ   | سُبْحَانَ الَّذِي خَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلَّهَا ١٠٩                                             |
| فَمَ   | سَبُهْزَمُ اجْمَعُ وَيُوَلُّونَ الدُّبُرَ١٣٨                                                  |
| ••     | ص وَالْقُرْآَنِ ذِي الذَّكْرِ٢٦٨<br>ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ كَفَرُوا المُرَأَتَ نُوحٍ |
| فَمَ   | ضَرَبَ اللهُ مَنْلاً لِلَّذِينَ كَفَرُوا المُرَأَتَ نُوح                                      |
| قَالَ  | وَامْرَأَتَ لُوطٍ قَ ١٠                                                                       |
| ••     | عَبَسَ وَتَوَلَّى                                                                             |
| قَاأ   | فَآَتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ١٧٦                                                              |
| قَاأ   | فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِيَمَا أَنْزَلَ اللهُ ٢١٨                                               |
| قَا    | فَاذْكُرُونِي أَذْكُرُ كُمْ ١٤٥                                                               |
| قَا    | فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَوَهَبْنَا لَهُ يَحْيَى                                                  |

| the s                                                                                                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا ٤٥                                                                                                               |
| أَقْبَلَتِ امْرَأَتُهُ فِي صَرَّةٍ                                                                                                                    |
| لَمَا الْيَتِيمَ فَلاَ تَقْهَرْ٧                                                                                                                      |
| لَإِنْ أَعْرَضُوا فَهَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا                                                                                             |
| ۳۳٦                                                                                                                                                   |
| لَإِنْ آَنَسْتُمْ مِنْهُمْ رُشْدًا فَادْفَعُوا إِلَيْهِمْ                                                                                             |
| مُوَاهَمْ ٧٦                                                                                                                                          |
| أَنْ طَلْقَهَا فَلاَ تَحِلَّ لَهُ مِنْ بَعْدُ                                                                                                         |
| مُوَالَهُمْ مُوَالَهُمْ ٧٦<br>أَنْ طَلَقَهَا فَلاَ تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ ١١٠<br>لَأُوفِدْ لِي بَا هَامَانُ عَلَى الطِّبنِ فَاجْعَلْ لِي<br>مَرْحًا |
| مَتْرْحًا ١٣٦                                                                                                                                         |
| سرت الله عن الله لِنْتَ لَهُمْ                                                                                                                        |
| لمخلقنا المضغة عِظامًا فكسَوْنا العِظامَ لحَمَّا                                                                                                      |
| ١٣٣                                                                                                                                                   |
| لْطَوَّحَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَنْلَ أَخِيهِ ١٤٧                                                                                                          |
| نْفَتَحْنَا أَبُوَابَ السَّبَاءِ بِمَاءٍ مُنْهَمِرٍ ١٠٦<br>نُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللهِ لاَ تُكَلَّفُ إِلاَّ نَفْسَكَ ٢٨                               |
| لقانِل في سببيل الله و تخلف إذ تقسك ١٨٠                                                                                                               |
| لْلَيْقَاتِلْ فِي سَبِيلِ الله الَّذِينَ يَشْرُونَ الْحَيَاةَ<br>لدُّنْيَا بِالاَّخِرَةَِ                                                             |
| للبيا بِ لَمَ سِرْءٍ<br>لَلْيَنْظُرِ الإِنْسَانُ مِمَّ خُلِقَ١٣٢                                                                                      |
| لمبصور مرضان يم عني<br>نُمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ                                                                    |
| سن ، بن چرین بنو ، ، در وین ، ورم<br>۲٤٠                                                                                                              |
| لْمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَخْفُرْ ٣٣٦                                                                                               |
| ن<br>فَالَ إِنِّي عَبْدُ الله آتَانِيَ الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا                                                                                |
| Y00                                                                                                                                                   |
| قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنْفُسُكُمْ أَمْرًا ١٤٦                                                                                                  |
| قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلاَمٌ                                                                                                                |
| قَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ١٤٥                                                                                                       |
| قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ الْعَالِيَنَ ١٤٣                                                                                                         |

| أســـــوة للعالمين                                                                                                 | E17-235                                                                                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ ١٩٣                                                                     | قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً٢٦١                                                                                                      |
| لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ ١٩٣<br>لَقَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ فَقِيرٌ | قَالَتِ امْرَأَتْ الْعَزِيزِ الآنَ حَصْحَصَ الحُقُّ                                                                                         |
| 779                                                                                                                | 1.9                                                                                                                                         |
| لَقَدْ صَدَقَ اللهُ رَسُولَهُ الرُّؤْيَا بِالحُقِّ ١٣٩<br>لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ حِبْرَةٌ لأُولِي الأَلْبَابِ | قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ                                                                                                                |
| لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ حِبْرَةٌ لأُولِي الأَلْبَابِ                                                           | قُلْ أَوُّنَبِّنْكُمْ بِخَبْرٍ مِنْ ذَلِكُمْ ١٠٩<br>قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبَرُ شَهَادَةً قُلِ اللهُ شَعِيدٌ بَيْنِي<br>بريديو               |
| ١٣٥ ، ٥٧                                                                                                           | قُلْ أَيُّ مَنِي أَكْبَرُ مَهَادَةً قُلْ اللهُ مَهِيدٌ بَيْنِي                                                                              |
| لَكِنِ اللهُ بَشْهَدُ بِمَا أَنْزَلَ إِلَيْكَ                                                                      | وَبَيْنَكُمْ                                                                                                                                |
| لِلرِّجَالِ نَصِبِبٌ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ ١٢٠                                                               | وَبَيْنَكُمْ<br>قُلْ تَعَالَوْا أَنْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ١٩                                                                   |
| لِلَّذِينَ كَفَرُوا هَؤُلاَءِ أَهْدَى مِنَ أَلَّذِينَ آمَنُوا                                                      | قُلْ مَا كُنْتُ بِدْعًا مِنَ الرُّسُلْ ٢٥٢                                                                                                  |
| سَبِيلاً ٣٤٨                                                                                                       | قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوًا جَبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى                                                                                 |
| لَوْلَا كِتَابٌ مِنَ الله سَبَقَ۳۲۲                                                                                | مَنْ حَتَوْمَ مَنْ مَنْ حَتَوْمَ وَبِحَتَمَ حَقِيعَةًمَ ٢٠٢٠٠<br>قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِحِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى<br>قَلْبِكَ |
| لَوْلَا كِتَابٌ مِنَ الله سَبَقَ ٣٢٢<br>لَبْسَ عَلَى الأَعْمَى حَرَجٌ وَلا عَلَى الأَعْرَجِ<br>حَرِجٌ              | قُلُ مَنْ بَرْدُقُكُمْ مِنَ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ                                                                                        |
| حَرَجٌ ٨٤                                                                                                          | ۲٦٨                                                                                                                                         |
| مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ                                                   | قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا                                                                         |
| وَلِلرَّسُولِ                                                                                                      | Y • 1                                                                                                                                       |
| وَلِلرَّسُولِ<br>مَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي الْلَّةِ الآخِرَةِ إِنْ هَذَا إِلاَّ<br>اخْتِلاَقٌ                      | قُولُوا آَمَنَّا بِالله وَمَا أُنَّزِلَ إِلَيْنَا ٢٥٨                                                                                       |
| اخْتِلاَقْ ٢٦٨                                                                                                     | كَالَّذِي اسْتَهْوَنْهُ الشَّيَاطِينُ فِي الأَرْضِ ١٤٤                                                                                      |
| مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ                                                                          | كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمُوْثَ ١٢٠                                                                                     |
| مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِّجَالِكُمْ ٢٢٤                                                             | كَذَّبَتْ عَادٌ الْمُزْسَلِين                                                                                                               |
| مَا لَكُمْ لاَ تَرْجُونَ لله وَقَارًا                                                                              | كَذَّبَتْ قَوْمُ نُوح الْمُرْسَلِينَ٢٥٨                                                                                                     |
| مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعِلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ . ١١٣                                                          | كَلاَّ إِنَّ الإِنْسَانُ لَيَطْغَى١٤٨                                                                                                       |
| مَثْلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَارًاً ١٠٧                                                                | كُلُّ الْطَّعَام كَانَ حِلاًّ لِبَنِي إِسْرَائِيلَ ٣٤٨                                                                                      |
| مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ١٢٥                                                                              | لاَ إِخْرَاهَ فِي الدِّينِ . ٧٢، ٢٧٢، ٣٣٦، ٣٣٦                                                                                              |
| هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الأَمَيِّينَ رَسُولاً مِنْهُمْ ٢٠٠                                                         | لاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طَلَّفْتُمُ النَّسَاءَ ١١٠                                                                                      |
| وَآَتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ٧                                                                                     | لاَ يَجِلُّ لَكَ النَّسَاءُ مِنْ بَعْدُ٣٣٣                                                                                                  |
| وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِنْ                                                   | لاَ يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا ١١٣                                                                                            |
| نُوح                                                                                                               | لَتُبْلُوُنَّ فِي أَمْوَالِكُمْ                                                                                                             |
| •                                                                                                                  | لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُسَبْطٍ                                                                                                                |
|                                                                                                                    |                                                                                                                                             |

| FES EIT                                                                                                                                                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| وَامْرَأَتُهُ قَائِمَةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَّرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ                                                                                                                   |
| ۱۱۰                                                                                                                                                                              |
| وَأَمْرُهُمْ شُورَى ١١٥                                                                                                                                                          |
| وَبَرْعَمْ مُوَوَى مُعَمَد مُعَانَةً فَانْبِذْ إِلَيْهِمْ عَلَى                                                                                                                  |
| سَوَاءٍ                                                                                                                                                                          |
| وَإِنْ جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَاجْنَحْ لَهَا ٢٦٤                                                                                                                                   |
| وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلاَّ خَلَإَ فِيهَا نَذِيرٌ ٢١١                                                                                                                             |
| سَوَاءِ ٣٦٤<br>وَإِنْ جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَاجْنَحْ لَمَا ٢٦٤<br>وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلاَّ خَلاَ فِيهَا نَذِيرٌ ٢١١<br>وَأَنْزَلْنَا الحُدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ |
|                                                                                                                                                                                  |
| وَأَنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللهِ وَلاَ تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى                                                                                                                |
| التَّفْلُكَة                                                                                                                                                                     |
| وَإِنَّ الدَّارَ الآخِرَةَ لِمَيَ الْحُيَوَانُ ١٨٧                                                                                                                               |
| وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ١٢، ١٢                                                                                                                                           |
| وَإِنَّهُ لَفِي زُبُرِ الأَوَّلِنَ                                                                                                                                               |
| وَأَوْفُوا بْعَهْدِ الله إِذَا عَاهَدْتُمْ ٢٨٤                                                                                                                                   |
| وَبَدَأَ خَلْقَ الإِنْسَاَنِ مِنْ طِينٍ سَالًا اللهُ                                                                                                                             |
| وَتِلْكَ الأَمْنَالَ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ                                                                                                                                       |
| وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَنْقَنَتْهَا أَنْفُشُهُمْ ٣٧١                                                                                                                             |
| وَجِعَلْنَا اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ آَيَتَيْنِ فَمَحُوْنَا آَيَةَ                                                                                                                 |
| اللَّيْلِ ٢٣١                                                                                                                                                                    |
| وَرُسُلاً قَدْ فَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ ٢٢٦،                                                                                                                           |
| Y00                                                                                                                                                                              |
| وَزَكَرِيًّا وَيَحْيَى وَعِيسَى وَإِلْيَاسَ ٢٥٥                                                                                                                                  |
| وَضَرَبَ اللهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا المُرَأَتَ فِرْعَوْنَ                                                                                                                  |
| 1.9                                                                                                                                                                              |
| وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آَمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا                                                                                                                              |
| الْصَّالِحَاتِ لَبَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ ١٣٩                                                                                                                           |

| اِئِيلَ إِنِّي                                                                                                                                      | مَ يَا بَنِي إِسْرَا                                                                                                                    | يسَى ابْنُ مَرْيَ                                                                                                                                         | وَإِذْ قَالَ عِ                                                                                                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                     |                                                                                                                                         | Sec.                                                                                                                                                      | S. 1                                                                                                              |
| Ŕ                                                                                                                                                   | ، يَعظُهُ يَا يُنَيَّ                                                                                                                   | َ إِلَيْكُمْ<br>تَهَانُ لابْنِهِ وَهُوَ                                                                                                                   | وَإِذْ قَالَ لُأَ                                                                                                 |
| ٥١                                                                                                                                                  | ····                                                                                                                                    |                                                                                                                                                           | تشرك بالله                                                                                                        |
| ٧٥                                                                                                                                                  |                                                                                                                                         | ودة شيئكت                                                                                                                                                 |                                                                                                                   |
| 17.                                                                                                                                                 | القُدْبَه                                                                                                                               | الفسْمَةَ أُولُ                                                                                                                                           | وَبِيْ مَحْضَرَ<br>وَ اذَا حَضَہَ                                                                                 |
|                                                                                                                                                     | یالہؓ شہول تک                                                                                                                           | ِ الْفِسْمَةَ أُولُو<br>وا مَا أُنْزِلَ إِلَى                                                                                                             | ريو <sup>ن سر</sup><br>وَإِذَا سَمِعُ                                                                             |
| 150                                                                                                                                                 | ، الرسوي الرو                                                                                                                           | و، یہ ،یر ف یو                                                                                                                                            | رېږو.<br>أغبنهم                                                                                                   |
| ۱۲۳                                                                                                                                                 |                                                                                                                                         |                                                                                                                                                           | · · ·                                                                                                             |
| ***                                                                                                                                                 | <br>ໂ                                                                                                                                   | لرياح تواقع<br>الأا                                                                                                                                       | وار سب ا<br>بَأَنْ سَالَهُ                                                                                        |
| ، ۱۱۵۰۰<br>بو م                                                                                                                                     | ····· ». ».                                                                                                                             | لرِّيَاحَ لَوَاقِحَ<br>لَلِنَّاسِ رَسُو<br>خَلَقَهَا لَكُمْ فِي<br>إِتَّادًا                                                                              | وارسلنات<br>مالک مار                                                                                              |
| مع ۸۹۰ ا                                                                                                                                            | ها دِفْءَ وَمَنَّا                                                                                                                      | خلفها لكم قِيه<br>الماري                                                                                                                                  | والانعام -<br>بر أبرارًا أ                                                                                        |
|                                                                                                                                                     | <br>ب <sup>و</sup> و ر                                                                                                                  | ينادا<br>يُنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّ                                                                                                                        | والجعبال او                                                                                                       |
| . 117.                                                                                                                                              | ا لموسِعُون                                                                                                                             | يناها بايد وإن                                                                                                                                            | والشبكاء بن                                                                                                       |
|                                                                                                                                                     |                                                                                                                                         |                                                                                                                                                           |                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                     |                                                                                                                                         |                                                                                                                                                           | ۱۲۸                                                                                                               |
|                                                                                                                                                     |                                                                                                                                         |                                                                                                                                                           | ۱۲۸                                                                                                               |
|                                                                                                                                                     |                                                                                                                                         |                                                                                                                                                           | ۱۲۸                                                                                                               |
|                                                                                                                                                     |                                                                                                                                         | تَجْرِي لِمُسْتَقَرُّ<br>الأَرْضِ رَوَاسِ<br>اءَ بِالصَّدْقِ وَ                                                                                           | ۱۲۸<br>وَالشَّمْسُ<br>وَأَلْقَى فِي ا<br>وَالَّذِي جَ                                                             |
| ۱۲۵<br>م ۱۲٦<br>لِكَ هُمُ<br>۲۲                                                                                                                     | لهَا<br>يَ أَنْ تَمِيدَ بِكُ<br>صَدَّقَ بِهِ أُولَا                                                                                     | تَخْرِي لِمُسْتَقَرُّ<br>الأَرْضِ رَوَابِ<br>اءَ بِالصَّدْقِ وَ                                                                                           | ۱۴۸<br>وَالشَّمْسُ<br>وَالَّفَى فِي ا<br>وَالَّذِي جَ                                                             |
| ۱۲۵<br>م ۱۲٦<br>لِكَ هُمُ<br>۲۲                                                                                                                     | لهَا<br>يَ أَنْ تَمِيدَ بِكُ<br>صَدَّقَ بِهِ أُولَا                                                                                     | تَخْرِي لِمُسْتَقَرُّ<br>الأَرْضِ رَوَابِ<br>اءَ بِالصَّدْقِ وَ                                                                                           | ۱۴۸<br>وَالشَّمْسُ<br>وَالَّفَى فِي ا<br>وَالَّذِي جَ                                                             |
| ۱۲۵<br>بن ۲۲٦<br>بنک هم<br>۲۲۲۲<br>بوم<br>۱٤٤                                                                                                       | لهَا<br>يَ أَنْ تَمَيدَ بِحُ<br>صَدَّقَ بِهِ أُولَا<br>لإيمَانَ مِنْ قَبْلِ                                                             | تَخْرِي لِمُسْتَقَرَّ<br>الأَرْضِ دَوَاسِ<br>اءَ بِالصَّدْقِ وَ<br>وَءُوا الدَّارَ وَا                                                                    | ١٢٨<br>وَالشَّمْسُ<br>وَالَّذِي جَ<br>وَالَّذِينَ نَبَ<br>وَالَّذِينَ نَبَ                                        |
| ۱۲۵<br>بن ۲۲٦<br>بنک هم<br>۲۲۲۲<br>بوم<br>۱٤٤                                                                                                       | لهَا<br>يَ أَنْ تَمَيدَ بِحُ<br>صَدَّقَ بِهِ أُولَا<br>لإيمَانَ مِنْ قَبْلِ                                                             | تَخْرِي لِمُسْتَقَرُّ<br>الأَرْضِ رَوَابِ<br>اءَ بِالصَّدْقِ وَ                                                                                           | ١٢٨<br>وَالشَّمْسُ<br>وَالَّذِي جَ<br>وَالَّذِينَ نَبَ<br>وَالَّذِينَ نَبَ                                        |
| ۱۲۵<br>م ۲۲٦<br>یک هم<br>بیج<br>بیجا<br>۱۱۰ ج                                                                                                       | لهَا<br>يَ أَنْ تَمَيدَ بِكُ<br>صَدَّقَ بِهِ أُولَا<br>لِإِيمَانَ مِنْ قَبْلِ<br>يَنَذَرُونَ أَزْوَا.<br>سَائِهِمْ                      | تَخْرِي لِمُسْتَقَرَّ<br>الأَرْضِ رَوَاسِ<br>القَ بِالصَّدْقِ وَ<br>وَعُوا الدَّارَ وَا<br>لِمَاهِرُونَ مِنْ فِ                                           | ١٣٨<br>وَالشَّمْسُ<br>وَالَّذِي جَ<br>وَالَّذِينَ نَبَ<br>وَالَّذِينَ يُمَ                                        |
| ۱۲۵<br>بن ۱۲۵<br>بنک هم<br>۲۲<br>به به<br>۱۱۰<br>باجنا<br>باجنا                                                                                     | لهَا<br>يَ أَنْ تَمَيدَ بِكُ<br>صَدَّقَ بِهِ أُولَا<br>لِإِيمَانَ مِنْ قَبْل<br>يَنَذَرُونَ أَزْوَا<br>بُولَا مِنْ أَزْوَا              | تَخَرِي لِمُسْتَقَرَّ<br>الأَرْضِ رَوَاسِ<br>وَ عُوا الدَّارَ وَا<br>فَوَقَوْنَ مِنْحُمْ وَ<br>لَوَلُونَ رَبَّنَا هَ                                      | ١٢٨<br>وَالشَّمْسُ<br>وَالَّذِي جَ<br>وَالَّذِينَ نَبَ<br>وَالَّذِينَ يُعُ<br>وَالَّذِينَ يُعْ                    |
| ۱۲۵<br>م ۱۲۵<br>نیک هُم<br>۲۲<br>۲۲<br>بهم<br>بهم<br>۱۱۰<br>بهم<br>بار<br>۱۱۰<br>بار<br>بار<br>بار<br>بار<br>بار<br>بار<br>بار<br>بار<br>بار<br>بار | لهَا<br>يَ أَنْ تَمَيدَ بِحُ<br>صَدَّقَ بِهِ أُولَ<br>لِإِيمَانَ مِنْ قَبْلِ<br>يَكَدُرُونَ أَزْوَا<br>سَانِهِمْ                        | تَخْرِي لِمُسْتَقَرَّ<br>الأَرْضِ رَوَاسِ<br>الآَرْضِ رَوَاسِ<br>وَقَوْنَ مِنْكُمْ وَ<br>لَوَلُونَ رَبَّنَا هَ<br>لَوَلُونَ رَبَّنَا هَ                   | ١٢٨<br>وَالشَّمْسُ<br>وَالَّقَى فِي ا<br>وَالَّذِينَ بَهَ<br>وَالَّذِينَ يُعَ<br>وَالَّذِينَ يَعَ                 |
| ۱۲۵<br>م ۱۲۵<br>نیک هم<br>۲۲<br>بهم<br>۱۱۰<br>بهم<br>با ۱۱۰<br>باجنا<br>۱۰۰<br>۱۰۰                                                                  | لهَا<br>يَ أَنْ تَمَيدَ بِحُ<br>صَدَّقَ بِهِ أُولَ<br>لإيمَانَ مِنْ قَبْلِ<br>يَنَدَرُونَ أَزْوَا<br>بَ لَنَا مِنْ أَزْوَ               | تَخْرِي لِمُسْتَقَرَّ<br>الأَرْضِ رَوَاسِ<br>الآَرْضِ رَوَاسِ<br>وَقَوْنَ مِنْكُمْ وَ<br>وَفَوْنَ مِنْكُمْ وَ<br>لَوَلُونَ رَبَّنَا هَ<br>لَرَّةَ آغَيْنِ | ١٢٨<br>وَالشَّمْسُ<br>وَالَّقَى فِي ا<br>وَالَّذِي جَ<br>وَالَّذِينَ يُعَ<br>وَالَّذِينَ يَعْ<br>وَالَّذِينَ إِذَ |
| ۱۲۵<br>م ۱۲۵<br>نیک هم<br>۲۲<br>بهم<br>۱۱۰<br>بهم<br>با ۱۱۰<br>باجنا<br>۱۰۰<br>۱۰۰                                                                  | لهَا<br>يَ أَنْ تَمَيدَ بِحُ<br>صَدَّقَ بِهِ أُولَ<br>لإيمَانَ مِنْ قَبْلِ<br>يَنَدَرُونَ أَزْوَا<br>بَ لَنَا مِنْ أَزْوَ               | تَخَرِي لِمُسْتَقَرَّ<br>الأَرْضِ رَوَاسِ<br>وَ عُوا الدَّارَ وَا<br>فَوَقَوْنَ مِنْحُمْ وَ<br>لَوَلُونَ رَبَّنَا هَ                                      | ١٢٨<br>وَالشَّمْسُ<br>وَالَّقَى فِي ا<br>وَالَّذِي جَ<br>وَالَّذِينَ يُعَ<br>وَالَّذِينَ يَعْ<br>وَالَّذِينَ إِذَ |
| ۱۲۵<br>م ۲۲۰<br>بیک هم<br>۲۲<br>۲۲<br>بی ۲۲<br>بی<br>بی<br>۲۲<br>۲۲۰<br>۱۰۰<br>بی<br>بی<br>۱۰۰<br>۱۰۰<br>۱۰۰<br>۱۰۰<br>۱۰۰<br>۱۰۰                   | لهَا<br>يَ أَنْ تَمَيدَ بِكُ<br>صَدَّقَ بِهِ أُولَا<br>لإيمَانَ مِنْ قَبْلِ<br>يَنَدَرُونَ أَزْوَا<br>سَائِهِمْ<br>بُ لَنَا مِنْ أَزْوَ | تَخْرِي لِمُسْتَقَرَّ<br>الأَرْضِ رَوَاسِ<br>الآَرْضِ رَوَاسِ<br>وَقَوْنَ مِنْكُمْ وَ<br>وَفَوْنَ مِنْكُمْ وَ<br>لَوَلُونَ رَبَّنَا هَ<br>لَرَّةَ آغَيْنِ | ١٢٨<br>وَالشَّمْسُ<br>وَالَّقَى فِي ا<br>وَالَّذِي جَ<br>وَالَّذِينَ يَنَ<br>وَالَّذِينَ يَنَ<br>وَالَّذِينَ يَنَ |

الفهـ

ارس

| أســـــوة للعالمين                                                                                                    | E11 235                                                                                                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ كَانَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا                                                     | وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَ! إِلاَّ إِفْكُ افْتَرَاهُ                                                                 |
| ۳۷۰، ۲۷۷، ٤                                                                                                           | ۳٤٨                                                                                                                            |
| وَمَا إِلْحُيَاةُ الدُّنْبَا إِلاَّ مَتَاعُ الْغُرُودِ ١٨٧                                                            | وَقَالَ الْمُلِكُ إِنِّي أَرَى سَبْعَ بَقَرَاتٍ ١٣٧                                                                            |
| وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِجَبَّارٍ                                                                                    | وَقَالَ الْمُلِكُ إِنِّي أَرَى سَبْعَ بَقَرَاتٍ ١٣٧<br>وَقَالَتِ امْرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْنٍ بِي وَلَكَ                |
| وَمَا كُنْتَ تَتْلُوَ مِنْ قَبْلِيُهِ مِنْ كِتَابٍ ٢٠١                                                                | 1.9                                                                                                                            |
| وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ٢٢٥، ٢٠٠                                                                                | وَقَالُوا أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ اكْتَبَبَهَا ٣٤٨                                                                             |
| وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوَى                                                                                          | وَكَانَتِ امْرَأَتِي حَاقِرًا                                                                                                  |
| وَمُبَشِّرًا بِرَسُوٍّ لِيَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ                                                        | وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا ١٤٣                                                                      |
| Y 1 X 6 Y 1 V                                                                                                         | وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا                                                                                       |
| وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ الله قِيلاً                                                                                      | وَلاَ تَفْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلاَّ بِالحُقِّ                                                              |
| وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ الله قِيلاً ١٢٦<br>وَمِنْ آبَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا                | ۱٦٩                                                                                                                            |
| ۱۰۸،٤٧                                                                                                                | وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآَنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُوا . ٣٠                                                             |
| وَمِنْ نَمَرَاتِ النَّخِيلِ وَالأَعْنَابِ تَتَّخِذُونَ مِنْهُ                                                         | وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآَنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُوا . ٣٠<br>وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإِنْسَانَ مِنْ سُلاَلَةٍ مِنْ طِينٍ |
| سَكَرًا ۱۷۸                                                                                                           | ۱۳۲                                                                                                                            |
| وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللهُ لَهُ نُورًا فَهَا لَهُ مِنْ نُورٍ ١٤٠                                                      | وَلَقَدْ خَلَفْنَا الإِنْسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوَسْوِسُ بِهِ                                                                  |
| وَنَفْسٍ وَمَا شَوَّاهَا                                                                                              | نفسُهُ۱٤٦                                                                                                                      |
| وَنُنَزَّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ                                                               | وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آَدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ                                                                  |
| لِلْمُؤْمِنِينَ                                                                                                       | وَالْبَحْرِ                                                                                                                    |
| وَهُوَ الَّذِي كَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنْكُمْ ٣١٨                                                                        | وَالْبَحْرِ<br>وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرٌ ٣٤٧                                          |
| وَهُوَ الَّذِي كَفَّ أَيْدِيَّهُمْ عَنْكُمْ ٣١٨<br>وَيُحِلُّ لْهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرُّمُ عَلَيْهِمُ الْحَبَائِنَ | وَلَقَدْ بَسَّرْنَا الْقُزْآنَ لِلذِّحْرِ                                                                                      |
| 1VA                                                                                                                   | وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَبَاةٌ                                                                                                |
| وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَسْتَ مُرْسَلاً ٢٢٦                                                                     | وَلَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَاسْتَوَى آتَبْنَاهُ حُكْمًا وَعِلْمًا                                                                |
| وَيْلٌ لِلْمُطَفِّنِينَ                                                                                               | Yoo                                                                                                                            |
| يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لاَ تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ ١١٤                                                                  | وَلَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ                                                                                          |
| بَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِآَيَاتِ الله وَأَنْتُمْ                                                      | وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لاَمَنَ مَنْ فِي الأَرْضِ كُلُّهُمْ                                                                       |
| تَشْهَدُونَ                                                                                                           | موت ي. من مربع مي مربع<br>جميعًا                                                                                               |
| يَا أَبُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَكُونُوا مَعَ                                                         | بَحِيحًا٢٥٢<br>وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلا رَحْمَةً لِلْمَالَئِينَ٢٥                                                              |
| الصَّادِقِينَ٢١                                                                                                       | 2                                                                                                                              |

| 20 (10                                                                                                     | الفهـــــارس                                                                                                                                |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى                                           | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَا                                                                      |
| ۳۱۹،۱۳۱                                                                                                    | قَدَّمَتْ لِغَدٍ                                                                                                                            |
| يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتْكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ                                           | يَا أَبْهُا الَّذِينَ آَمَنُوا ازْ كَعُوا وَاسْجُدُوا . ١٩٠                                                                                 |
| 187                                                                                                        | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا ارْ كَعُوا وَاسْجُدُوا . ١٩٠<br>يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا للهِ وَلِلرَّسُولِ              |
| يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ بُرْهَانٌ مِنْ رَبُّكُمْ                                              | ١٤٥                                                                                                                                         |
| ۱۰۲                                                                                                        | يَا أَبُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِنَّهَا الْحُمَرُ وَالْمُبْسِرُ ١٨٠                                                                        |
| يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لأَزْوَاجِكَ إِنْ كُنْثُنَّ نُوِدْنَ                                          | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِنَّهَا الْحَمَّرُ وَالْمُبِسِرُ ١٨٠<br>يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لاَ تَأْكُلُوا الرِّبَا أَضْعَافًا |
| الحُيَاةَ الدُّنْيَا                                                                                       | مُضَاعَفَة <b>ً</b>                                                                                                                         |
| بَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ                                                   | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لاَ تَقْرَبُوا الصَّلاَّةَ وَأَنْتُمْ                                                                       |
| ۱۱٤                                                                                                        | سُکَارَی                                                                                                                                    |
| يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْحُمْرِ وَالْمُبْسِرِ ١٧٨                                                             | يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ ٢٤،                                                                             |
| يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْحُمْرِ وَالْمُسِرِ ١٧٨<br>يُوصِيكُمُ اللهُ فِي أَوْلاَدِكُمْ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ | ۱۰۹،۷٤                                                                                                                                      |
| الأنفييني ١١٧                                                                                              |                                                                                                                                             |

\* \* \*

أســــوة للعالمين

(1) ?F

# فهرس الأحاديث

| ازْهَدْ فِي الدُّنْبَا يُحِبَّكَ اللهُ١٦٢                                              |
|----------------------------------------------------------------------------------------|
| اسْتَو يَا سَوَادُ                                                                     |
| اسْتَوْصُوا بِالأُسَارَى خَيْرًا ٣٢٥                                                   |
| اسْتَوْصُوا بِالنِّسَاءِ خَيْرًا٧                                                      |
| اضْمَنُوا لِي مِنتًا مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَضْمَنْ لَكُمُ الجُنَّةَ                       |
| **                                                                                     |
| أَطْعِمُوهُمْ عِنَّا تَأْكُلُونَ ٣٤٢                                                   |
| اغْبُدِ اللهَ كَأَنَّكَ نَرَاهُ ١٦٧                                                    |
| اعْدِلُوا بَيْنَ أَوْ لاَدِكُمْ فِي الْعَطِيَّةِ٧٩                                     |
| أَعْطُوا الأَجِيرَ أَجْرَهُ فَتَبْلَ أَنْ يَجِفَّ عَرَقُهُ ٨٢                          |
| أَعْطُونِي رِدَائِي٣٦                                                                  |
| أَعْطُونِي رِدَانِي<br>اعْلَمْ أَبَا مَسْعُودٍ، للهُ أَقْدَرُ عَلَيْكَ مِنْكَ عَلَيْهِ |
| 179                                                                                    |
|                                                                                        |
| اغْزُوا بِاسْم الله فِي سَبِيلِ الله٣١١                                                |
| اغْزُوا جَمِيعًا فِي سَبِيلِ اللهُ۳۱۱                                                  |
|                                                                                        |
| اغْزُوا جَمِيعًا فِي سَبِيلِ اللهِ                                                     |
| اغْزُوا جَبِيعًا فِي سَبِيلِ اللهِ                                                     |
| اغْزُوا جَبِيعًا فِي سَبِيلِ اللهِ                                                     |
| اغْزُوا جَمِيعًا فِي سَبِّبِلِ اللهُ                                                   |
| اغْزُوا جَبِعَاً فِي سَبِّبِلِ اللَّهُ                                                 |
| اغْزُوا جَمِيعًا فِي سَبَبِلِ اَللَّهُ                                                 |
| اغْزُوا جَيعًا فِي سَبِيلِ اَللَّهِ                                                    |
| اغْزُوا جَمِيعًا فِي سَبَبِلِ الله                                                     |
| اغْزُوا جَيعًا فِي سَبِيلِ اَللَّهِ                                                    |

| أَبِدَعْوَى اجْحَاهِلِيَّةِ وَأَنَا بَيْنَ أَظْهُرِكُمْ ٣٦٢                                                                                                                                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أَبْشِرِي يَا أُمَّ الْعَلاَءِ٨٥                                                                                                                                                                      |
| أَتَّقُوا اللهُ فِي هَٰذِهِ الْبَهَائِمِ الْمُعْجَمَةِ٩٠                                                                                                                                              |
| اتَّقُوا الْمُلاَعِنَ الثَّلاَئَةَ٩٣                                                                                                                                                                  |
| اتَّقُوا النَّارَ وَلَوْ بِشِقٌ غَرَةٍ١٦٢                                                                                                                                                             |
| أَنْحِبُ أَنْ بَلِينَ قَلْبُكَ، وتُذْرِكَ حَاجَتَكَ؟ ٨٨                                                                                                                                               |
| أَثَرِيدُ أَنْ ثَمِيتَهَا مَوْنَاتٍ٩٢                                                                                                                                                                 |
| أَتَشْفَعُ فِي حَدٍّ مِنْ حُدُودِ الله ؟!٣١                                                                                                                                                           |
| اجْتَنِبُوا الْحُمْرَ؛ فَإِنَّهَا أُمُّ الْحُبَانِينِ ١٨٢                                                                                                                                             |
| اجْتَنِبُوا السَّبْعَ المُوبِقَاتِ١٧٤، ٨٨، ١٧٤                                                                                                                                                        |
| أَجَرْنَا مَنْ أَجَرْتِ بَا أُمَّ هَانِي ٢٦٧                                                                                                                                                          |
| أَحَبُّ الأَسْمَاءِ إِلَى الله٢٦٦                                                                                                                                                                     |
| أَحَبُّ الحُدِيثِ إِلِيَّ أَضَدَفُهُ٢٤                                                                                                                                                                |
| إِخْوَانْكُمْ خَوَلْكُمْ٨١                                                                                                                                                                            |
| إِذَا أَخْبَرُنْنَا أَخْبَرُنَاكَ٢٣                                                                                                                                                                   |
| إِذَا اسْتَهَلَّ المُوْلُودُ وُرَّثَ٨٠                                                                                                                                                                |
| إِذَا خَطَبَ إِلَيْكُمْ مَنْ تَرْضَوْنَ دِينَهُ وَخُلُقَهُ ٧٧                                                                                                                                         |
| إذا صَدَقَاكُمْ ضَرَّبْتُمُوهُمَا ٣٢٥                                                                                                                                                                 |
| ري جي پر قرير قرير و پر قرير کار کار کار کار کار کار کار کار کار کا                                                                                                                                   |
| إِذَا غَضِبَ أَحَدُكُمْ وَهُوَ قَائِمٌ فَلْيَجْلِسْ . ١٤٦                                                                                                                                             |
| إِذَا مَرَّ بِالنُّطْفَةِ ثِنْتَانٍ وَأَرْبَعُونَ لَيْلَةً٩ ٥٩                                                                                                                                        |
| إِذَا مَرَّ بِالنُّطْفَةِ ثِنْتَانِ وَأَرْبَعُونَ لَيْلَةً ١٥٩<br>اذْهَبْ فَاشْتَرِ نَفْسَكَ                                                                                                          |
| إِذَا مَرَّ بِالنَّطْفَةِ ثِنْتَانِ وَأَرْبَعُونَ لَيْلَةً ١٥٩<br>أَذْهَبْ فَاشْتَر نَفْسَكَ٣٤٣<br>اذْهَبُوا فَأَنْتُمُ الطُّلَقَاءُ٧٢                                                                |
| إِذَا مَرَّ بِالنَّطْفَةِ ثِنْتَانٍ وَأَزْبَعُونَ لَيْلَةً ١٥٩<br>اذْهَبْ فَاشْتَرِ نَفْسَكَ<br>اذْهَبُوا فَآنَتُمُ الطُّلُقَاءُ٧٢<br>أَرَأَيْتِكُمْ لَوْ أُخْبَرُنُكُمْ أَنَّ خَيْلاً بِالْوَادِي ٢١ |
| إِذَا مَرَّ بِالنَّطْفَةِ ثِنْتَانٍ وَأَزْبَعُونَ لَيْلَةً ١٥٩<br>اذْهَبْ فَاشْتَرِ نَفْسَكَ<br>اذْهَبُوا فَآنَتُمُ الطُّلُقَاءُ٧٢<br>أَرَأَيْتِكُمْ لَوْ أُخْبَرُنُكُمْ أَنَّ خَيْلاً بِالْوَادِي ٢١ |
| إِذَا مَرَّ بِالنَّطْفَةِ ثِنْتَانِ وَأَرْبَعُونَ لَيْلَةً ١٥٩<br>أَذْهَبْ فَاشْتَر نَفْسَكَ٣٤٣<br>اذْهَبُوا فَأَنْتُمُ الطُّلَقَاءُ٧٢                                                                |

| ES EIV                                                                                                                                                                                       | الفهـــــارس                                                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| أَنَا أَوْلَى النَّاس بِعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ٢٦٠                                                                                                                                            | الحُمْدُ لله الَّذِي أَنْقَذَهُ مِنَ النَّارِ ٢٧٥، ٢٧٥                                      |
| أَنَا وِكَافِلُ النَبَيِّمَ فِي الجَنَّةِ كَمَاتَيْنِ٧٨                                                                                                                                      | السَّاعِي حَلَّى الْأَرْمَلَةِ وَالْبِسْكِيَنِ كَالْمُجَاهِدِ ٨٧.                           |
| أَنْتَ الَّذِي تُعَبِّرُ بِلَّالاً بِأُمِّهِ؟َ٧١٧                                                                                                                                            | الصَّوْمُ جُنَةً                                                                            |
| انْتُرُوهُ فَي ٱلْسْجِلِّ                                                                                                                                                                    | الْقُضَاةُ ثَلاثَةٌ                                                                         |
| انْثُرُوهُ فِي الْمُسْجِدِ<br>إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ فِي بَطْنِ أُمَّهِ أَدْبَعِينَ يَوْمًا                                                                                               | أَلَكَ مَالٌ غَبْرُهُ؟١٧٦                                                                   |
| ۱۰۸                                                                                                                                                                                          | الْكُبْرَ الْكُبْرَ                                                                         |
| إِنَّ أَخْوَفَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ الأَئِمَّةُ الْمُضِلُّونَ                                                                                                                              | اللَّهُمَّ أَعِزُّ الإِسْلاَمَ بِأَحَبِّ هَذَيْنِ الرَّجُلَيْنِ                             |
| 198                                                                                                                                                                                          |                                                                                             |
| إِنَّ الأَشْعَرِيِّينَ إِذَا أَرْمَلُوا فِي الْغَزْوِ٧٣                                                                                                                                      | إِلَيْكَ<br>اللَّهُمَّ أُمَّنِي أُمَّتِي أُمَّتِي١٩٥                                        |
| إِنَّ الْحُمْدَ لله نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ                                                                                                                          | اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ الْعَافِيَةَ فِي الدُّنْبَا وَالآخِرَةِ                        |
| فَلاَ مُضِلًّ لَهُ ٢٧٠                                                                                                                                                                       | ٢٦٦                                                                                         |
| إِنَّ الدِّينَ يُسْرٌ١٦٨                                                                                                                                                                     | اللَّهُمَّ إِنَّى أَعُوذُ بِكَ مِنَ الجُبْنِ وَالْبُخْلِ٤                                   |
| إَنَّ الرَّجُلَ إِذَا سَفَى امْرَأَنَهُ مِنَ الْمَاءِ أُجِرَ٧٦                                                                                                                               | اللَّهُمَّ إَنِّي أَجُوذُ بِّكَ مِنَ الْكُفْرِ وَالْفَقْرِ ١٧٢                              |
| إِنَّ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ آبَةٌ مِنْ آبَاتِ الله                                                                                                                                           | اللَّهُمَّ، إِنِّي أُحَرِّجُ حَقَّ الضَّعِيفَيْنِ الْيَبَيِمِ وَالمُزأَةِ                   |
| إِنَّ اللهُ نَبَارَكَ وَتَعَالَى رَفِيقٌ يُحِبُّ الرَّفْقَ ٩٢                                                                                                                                | ٧٦                                                                                          |
| إَنَّ اللهَ جَبِيلٌ يُحِبُّ الجُبَالَ٩٥                                                                                                                                                      | النُّجُومُ أَمَنَةٌ لِلسَّبَاءِ١٥٨                                                          |
| إَنَّ اللهَ حَرَّمَ ثَلاثًا وَنَهَى عَنْ ثَلاَثٍ ١٦٥                                                                                                                                         | أَلَبْسَتْ نَفْسًا۲۷٦                                                                       |
| إَنَّ اللهَ رَفِيقٌ يُحِبُّ الرَّفْقَ                                                                                                                                                        | أَمَا فِي بَنْيَكَ مَنْي تُمْ؟ ١٧٥                                                          |
| إَنَّ اللهَ طَبُّبٌ لاَ يَقْبَلُ إِلاَّ طَبِّبًا١٦١                                                                                                                                          | أَمَّا أَنْتَ فَقَدْ عَذرَكَ اللهُ فَلا جِهَادَ عَلَبْكَ ٨٦                                 |
| إَنَّ اللهَ طَيِّبٌ يُحِبُّ الطُّيِّبَ٩٥                                                                                                                                                     | أَمَّا أَوَّلُ أَشْرَاطِ الْسَّاعَةِ فَنَارٌ نَخُرُجُ عَلَى النَّاسَ                        |
| إَنَّ اللهَ كَتَبَ الإِحْسَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ٩٢                                                                                                                                          | 1771                                                                                        |
| إَنَّ اللهَ يُعَدِّبُ الَّذِينَ يُعَدَّبُونَ النَّاسَ فِي الدُّنْبَا                                                                                                                         | أَنْ تَجْعَلَ لله نِدًّا وَهُوَ خَلَقَكَ٧٥                                                  |
| ۷۱                                                                                                                                                                                           | إِنْ رَأَيْنُمْ أَنْ تُطْلِقُوا لَمَا أَسِيرَهَا٣٢٣                                         |
| إِنَّا الْقُسِطِينَ فِي الدُّنْبَا حَلَى مَنَابِرَ مِنْ لُؤْلُوْ يَوْمَ                                                                                                                      | إِنْ قَامَتِ السَّاحَةُ وَبِيَدِ أَحَدِكُمْ فَسِبِلَةً ١٩٠                                  |
| الْقِيَامَةِ                                                                                                                                                                                 | إِنْ كَانَ رَسُولُ اللهِ تَنْ لَبَدَعُ الْعَمَلَ وَهُوَ يُجِبُ                              |
| إِنَّ النِّسَاءَ شَقَائِقُ الرَّجَالِ٤٧                                                                                                                                                      | أَنْ يَعْمَلَ بِهِ                                                                          |
| إِنَّ المُقْسِطِينَ فِي الدُّنْبَا عَلَى مَنَابِرَ مِنْ لُوْلُؤٍ يَوْمَ<br>الْقِيَامَةِ<br>إِنَّ النَّسَاءَ شَقَانِقُ الرَّجَالِ٧٤<br>إِنَّ بِأَرْضِ الحُبَشَةِ مَلِكًا لا يُظلَمُ عنده أحدٌ | أَنْ يَعْمَلَ بِهِ<br>إَنْ لاَ يُصَلِّيَنَّ أَحَدٌ الْعَصْرَ إِلاَّ فِي بَنِي قُرَيْطَةَ ٦٢ |
| ۲۸۱                                                                                                                                                                                          | أَنَا أَحَقُّ بِمُوسَى مِنْكُمْ                                                             |
| إِنَّ رَسُولَ الله ٢ تَكَانَ يُصَلِّي إِحْدَى حَسْرَةَ                                                                                                                                       | أَنَا النَّبِيُّ لَا كَذِب٤١                                                                |
| اِنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ کَانَ يُصَلِّي إِحْدَى عَشْرَةَ<br>رَكْعَةً                                                                                                                            | أَنَا أَوْلَى النَّاسِ بِالْلُوْمِنِينَ فِي كِتَابِ اللهِ ٢٠                                |

| أســـــوة للعالمين                                                                                            | (1) PF                                                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| إِيَّاكُمْ وَمُحَقَّرَاتِ الذُّنُوبِ١٩٤                                                                       | إِنَّ رَسُولَ الله تَدْلَعَنَ مَنِ انَّخَذَ شَيْنًا فِيهِ الرُّوحُ          |
| أَثْبُهَا امْرِيْ مُسْلِمٍ أَغْتَقَ امْرَأْ مُسْلِيًّا ٣٤١                                                    | إِنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺلَعَنَ مَنِ اتَّخَذَ شَيْنًا فِيهِ الرُّوحُ<br>غَرَضًا |
| أَكْمَا رَجُلٌ كَانَتْ عِنْدَهُ وَلِيدَةً فَعَلَّمَهَا ٧٥،                                                    | إِنَّ زَاهِرًا بَادِيَتُنَا وَنَحْنُ حَاضِرُوهُه ه                          |
| ٣٤٤                                                                                                           | إَنَّ فَضْلَ حَائِشَةَ حَلَى النِّسَاءِ كَفَضْلِ الثَّرِيدِ ٨ ٤             |
| أَيَّهَا النَّاسُ، إِنَّ رَبَّحُمْ وَاحِدٌ٧١                                                                  | إِنَّ مَثِلِي وَمَثَلَ الْأَنبِيَاءِ مِنْ قَيْلُِ ٢٥٩                       |
| أَيُّهَا النَّاسُ، قُولُوا لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ؛ تُفْلِحُوا ٢٦٧                                            | إِنَّ مِنْ أَخْمَلِ الْمُؤْمِنِينَ إِيمَانًا أَحْسَنُهُمْ خُلُقًا ١٩        |
| بِنْسَ الطَّعَامُ طَعَامُ الْوَلِيمَةِ٨٨                                                                      | إِنَّ مِنَ الشَّجَرِ شَجَرَةً لَا يَسْقُطُ وَرَقْهَا٨                       |
| بُعِثْتُ بِجَوَامِعِ الْكَلِمِ<br>بَلْ أَرْجُو أَنْ يُخَرِجَ اللَّهُ مِنْ أَصْلابِهِمْ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهَ  | إِنَّا حَامِلُوكَ عَلَى وَلَدِ نَاقَةٍ                                      |
| بَلْ أَرْجُو أَنْ يُخْرِجَ اللهُ مِنْ أَصْلابِهِمْ مَنْ يَعْبُدُ اللهَ                                        | إِنَّا كُنَّا أَحْوَجَ إِلَى غَيْرِ هَذَا مِنْكَ يَا عُمَرُ ٧٧٠             |
| ۲۷۱                                                                                                           | إِنَّا لَمَ نَبِحِيْ لِقِتَالٍ أَحَدٍ٣٠١                                    |
| بَيْنَهَا رَجُلٌ بِطَرِيتٍ اسْتَدَّ عَلَيْهِ الْعَطَشُ فَوَجَدَ                                               | إِنَّكُمَا جِنْتُبَانِي لأَخْدُمَكُمَا خَادِمًا٥٣                           |
| بِثْرًا۹۱                                                                                                     | إِنَّهَا الأَغْمَالُ بِالنَّيَّاتِ                                          |
| تَدَاوَوْا عِبَادَ الله٨٦                                                                                     | إِنَّهَا بُعِنْتُ لأَثْمِيمَ مَكَارَمَ الأَخْلَاقِ ١٧،٤                     |
| تَسَمَّوْا بِأَسْبَاءِ الْأَنْبِيَاءِ٧٩                                                                       | إِنَّهَا مَثِلِي وَمَثَلُ النَّاسِ كَمَثَلِ رَجُلٍ اسْتَوْقَدَ نَارًا       |
| تَصَدَّقُوا عَلَيْهِ٥                                                                                         | ۲٥                                                                          |
| تَعَرَّف إِلَى الله فِي الرَّحَاءِ                                                                            | · إِنَّهَا يَرْحَمُ اللهُ مِنْ عِبَادِهِ الرُّحَمَاءَ ٢٦                    |
| تُعْرَضُ الأَعْبَالُ يَوْمَ الانْنَيْنِ وَالْحَبِيسِ ١٩٣                                                      | إِنَّهَا دَاءٌ، وَلَيْسَتْ بِدَوَاءٍ                                        |
| تُنكَحُ المُرْأَةُ لأَرْبَعِ٧٧                                                                                | إِنَّهَا كَانَتْ وَكَانَتْ، وَكَانَ لِي مِنْهَا وَلَدٌ٤                     |
| ثَلاثٌ جَدُّهُنَّ جَدٌ وَهَزْهُنَّ جَدٌ                                                                       | إَنِّي أُرِيدُ مِنْهُمْ كَلِمَةً وَاحِدَةً تَدِينُ هُمْ بِهَا               |
| جَاءَ ثَلاثَةُ رَهْطٍ إِلَى بُيُوتِ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ 🗱                                                    | الْعَرَبُ                                                                   |
| 190                                                                                                           | إِنِّي سَائِلُكُمْ عَنْ شَيْءٍ، فَهَلْ أَنْتُمْ صَادِقِيَّ                  |
| جاء رجلٌ إلى النَّبِيِّ 3% فقال هلكتُ ٣٤٢                                                                     | عَنْهُ؟                                                                     |
| حَقَّ الْمُسْلِمَ عَلَى الْمُسْلِمِ خَمْسٌ ٨٤<br>خَدَمْتُ النَّبِيَّ تَدْعَشْرَ سِنِينَ فَهَا قَالَ لِي أُفَّ | إِنِّي قَدْ عَرَفْتُ أَنَّ رِجَالاً مِنْ بَنِي هَاشِمٍ وَغَبْرِهِمْ         |
| خَدَمْتُ النَّبِيُّ عَشَرَ سِنِينَ مُمَا قَالَ لِي أَفَ                                                       | قد آخر جَوا ۳۱۰                                                             |
| ΥΥΥ                                                                                                           | أُونِيتُ جَوَامِعَ الْكَلِمِ<br>أَوَفِي شَكٌ أَنتَ يَابْنَ الْحُطَّابِ؟١٨٨  |
| خَرَجْنَا مَعَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ فِي                                                       | أَوَفِي شك أنتَ يَابُنَ الخطابِ؟ ١٨٨                                        |
| حرق شلوید ۱۹۳                                                                                                 | أَيَّ سَعْدُ، أَلَمْ تَسْمَعُ إِلَى مَا قَأَلَ أَبُو حُبَابٍ؟               |
| خُلُق نَبِيٍّ الله ﷺ كَانَ الْقُرْآن ٢٣٤                                                                      | ٢٨٨                                                                         |
| خَبْرُكُمْ خَبْرُكُمْ لأَهْلِهِ ١٦٢، ٤٧                                                                       | إِيَّاكُمْ أَنْ تَتَخِذُوا ظُهُورَ دَوَابَكُمْ مَنَابِرَ٩                   |
| دَعْ مَا يَرِيبُكَ إِلَى مَا لا يَرِيبُكَ٢٣                                                                   | إِيَّاكُمْ وَاجُلُوسَ عَلَى الطُّرُقَاتِ٩٥                                  |

| 25 (1)                                                                                                      |                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| كَانَ النَّبِيُّ ﷺإِذَا كَانَ بِاللَّبْلِ سَارَ مَعَ حَائِشَةَ<br>بَتَحَدَّثُ                               | ۳۱۸            |
| يَنَحَدَّثُ                                                                                                 | ۳٥٦            |
| كَانَ النَّبِيُّ ﷺيَذْكُرُ اللهَ عَلَى كُلِّ أَحْبَانِهِ . ١٩٢                                              | ۱۸۹            |
| كَانَ رَشُولُ الله تَ أَجْوَدَ النَّاسِ٣٣                                                                   | ٥٤             |
| کان غلام ہودَی مجدم النبی 📲 فمرض ۲۷٥                                                                        | ٤١             |
| كان غلامٌ يهودَيٌّ بخدم النبي تَلَقفمرض ٢٧٥<br>كَانَ نَبِيُّ اللهِ تَلْقِانِدًا صَلَّى صَلاَةً أَحَبَّ أَنْ | ٩٠             |
| يُدَاوِمَ عَلَيْهَا                                                                                         | ٩٥             |
| بُدَاوِمَ عَلَيْهَا<br>كان شَيْخَصِفُ نَعْلَهُ وَيُرَقِّعُ ثَوْبَهُ٤٨                                       | دْعُهُمْ إِلَى |
| كُلُّ ذَلِكَ لَمْ يَكُنْ، وَلَكِنَّ ابْنِي ازْتَحَلَنِي٥٣                                                   | ۱۷۱            |
| كُلُّ شَرَابٍ أَسْكَرَ فَهُوَ حَرَامٌ١٨٢                                                                    | ۲۲             |
| كُلُّ مُسْكِرُ خَمْرٌ                                                                                       | ۳۳۲            |
| كُلُّ مُسْكِرٍ خَمْرٌ                                                                                       | ۳۲             |
| كُنْ فِي اللُّنْيَا كَأَنَّكَ خَرِيبٌ أَوْ حَابِرُ سَبِيلٍ . ١٨٧                                            | ٧٢             |
| كُنْتُ أَشْرَبُ فَأْنَاوِلُهُ النَّبِي ﷺ٤٨                                                                  | ٦٩             |
| كُنًّا إِذَا الْحَرَّ الْبَأْسُ٤                                                                            | ٧٢             |
| كَبْفَ رَأَيْتِنِي أَنْقَذْتُكِ مِنَ الرَّجُلِ؟٤٩                                                           | ۱۳۹            |
| لاَ أُمَثِّلُ بِهِ فَبُمَثَّلُ اللهُ بِي وَإِنْ كُنتُ نَبِيًّا ٣٢٣                                          | ٧٦             |
| لا تَبْكِي كَا بُنَيَّةٍ؛ فَإِنَّ اللَّهُ مَانِعُ أَبَاكِ ٢٧٠                                               | الرَّحِمَ      |
| لاتَحِلُّ الصَّدَقَةُ لِغَنِيٍّ١٧٦                                                                          | ۲۳۳            |
| لا تُخَبِّرُونِ مِنْ بَيْنِ الْأَنْبِيَاءِ ٢٥٩                                                              | المقيتامة      |
| لاَ تُزْرِمُوهُ ١٦٨                                                                                         | ۸۲             |
| لاَ تُزْرِمُوهُلاَ تُزْرِمُوهُ١٦٨<br>لا تَشْرَبِ الْحُمْرَ فَإِنَّهَا مِفْتَاحُ كُلِّ شَرٍّ ١٨٠             | ٨٥             |
| لاِ تُشْرِكُ بِاللهِ شَبْئًا وَإِنْ قُطِّعْتَ وَحُرَّفْتَ ١٨١                                               | ۳۰۲            |
| لاَ تَضْرَبُواً إِمَاءَ اللهَ١٦٩                                                                            | ۱۹۲            |
| لا تُفَضِّلُوا بَيْنَ أَنْبِيَاءِ الله ٢٥٩                                                                  | ةً، وَقُمْ يَا |
| لا تَقُولُوا حَكَلَا، لَا تُعِينُوا حَلَيْهِ الشَّبْطَانَ ١٨٣                                               | ٥٩             |
| لاَ تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى تَخْرُجَ نَازٌ مِنْ أَرْضِ                                                    | لأرض           |
|                                                                                                             | ۲٦١            |
| الحِبجَازِ ٥٥٠<br>لا تُنكَحُ الآيَمُ حَتَّى تُسْتَأْمَرَ٧٥                                                  | زَرَهُ ۱۹۲     |
| لاضَرَدَ وَلا ضِرَارَ ١٨٣، ٩٣                                                                               |                |
|                                                                                                             |                |

|                                         | ارس                       | الفهـــــ                             |
|-----------------------------------------|---------------------------|---------------------------------------|
| ر وَثِنَاهُ۲                            | لمم بَدْءُ الْفُجُو       | دَعُوهُمْ يَكُنْ أُ                   |
| چ <del>م</del><br>۲٥                    | ····                      | زېغ صُهَبْبٌ .                        |
| ٨٩                                      | ••••••                    | ر<br>رُدُّوا عَلَى رِدَائِ            |
| ٤                                       |                           | مَسْعَةٌ يُظِلُّهُمُ ا                |
| ۱                                       |                           | شَاهَتِ الْوُجُو                      |
| ۱                                       |                           | عُذْبَتِ امْرَأَةً فِي                |
| ۱٥                                      |                           | عُرِضَتْ عَلَيَّ أَ                   |
| يَعِمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى           | لې<br>لې تنزل سياح        | م<br>عَلَّ دِسْلِكَ حَةً              |
| •36• 6 69<br>1V1                        |                           | ىي يو<br>لإنسلام                      |
| ۲۲                                      | قق                        | عَلَّيْكُمْ بِالصَّدْ                 |
| ۳۲                                      |                           | عَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي                 |
| ۲                                       |                           | غَارَتْ أَمْكُمْ.                     |
| یان۲                                    | يتذينك الخضب              | ۔<br>لَإِذَا جَلَسَ بَيْنَ            |
|                                         |                           | ن<br>لَإِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَ         |
| ۲۶ ۲<br>۲۰                              |                           | ن<br>نان لِصَاحِبِ ا                  |
| ۳۹                                      |                           | لِإِنَّكَ آنِيهِ وَمُط                |
| /٦                                      | د<br>بديقته ؟             | و<br>لَرُدُينَ عَلَيْهِ حَ            |
| تَ لَتَصِلُ الرَّحِمَ                   | ر.<br>ب الله أمدًا؛ إنَّا | و بن<br>نوالله ما يخزيك               |
| (TT                                     | ·····                     | - <b>J</b> - <b>J</b>                 |
| مُهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ              | ثَلاَثَةُ أَنَا خَصْ      | لمَالَ اللهُ تَعَالَى:                |
| ·····                                   |                           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| المُ يَعْلَمُوا٥                        | ، ألاَ سَأَلُوا إذْ       | لْتَلُوهُ فَتَلَهُمُ اللَّ            |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | مِنْ أَمْرِكُمْ           | لَدْ سَهُلَ لَكُمْ                    |
| 97                                      | خنا مالصًلاة              | ن<br>فَمْ مَا مِلاكُ فَأَر            |
| لَمْ يَا حَمْزَةُ، وَقُمْ يَا           | رُ<br>الحارث، وَقُ        | ۲۰ ز ۲۰ ز<br>لم مَا عُسَدَة دَ        |
| •r-•                                    | ····                      | مې يې سبيد، بر<br>تيلي                |
| فَرُ لَهُ فِي الأَرْضِ                  | مَـ: قَنْلَكُمْ مُخ       | يي<br>كَانَ الَّ حُلُ ف               |
| مر -ري <i>-ري پر</i><br>۲۱              |                           | - پ ، <del>ر</del> ، س چ              |
| ىرُ شَدًّ مِنْزَرَهُ ٩٢                 | اذا دَخَا الْعَدْ         | كَانَ النَّهِ المُ                    |
|                                         | وقارف عن المحلية          | فان النبي مد                          |

| أســــــوة للعالهين                                                                                                         | (I) ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| مَا آمَنَ بِي مَنْ بَاتَ شَبْعَانًا وَجَارُهُ جَائِعٌ٧                                                                      | لاَ يَجِلُّ لِرَجُلٍ أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلاَثِ لَيَالٍ   |
| مَا أَنَا وَأَلَدُّنْيَا                                                                                                    | ٥٤                                                                  |
| مَا أَنَا وَالدُّنْيَامَا آَنَا وَالدُّنْيَامَا مَا آَنَا وَالدُّنْيَا.<br>مَا بَعَثَ اللهُ نَبِيًّا إِلاَّ رَعَى الْغَنَمَ | لِا يَجِلُّ لِمُسْلِمٍ أَنْ يُرَوِّعَ مُسْلِتِمَا                   |
| مَا تَجِدُونَ فِي التَّوْرَاةِ فِي شَأْنِ الرُّجْم؟ ٣٤٨                                                                     | لاَ بَقُولَنَّ أَحَدُّكُمْ عَبْدِي وَأَمَتِي٣٤١                     |
| مَا جِنْتُكُمْ بِبَا جِنْتُكُمْ بِهِ أَطْلُبُ أَمْوَ الْكُمْ . ٥٧،                                                          | لأبَعَثَنَّ معكم رجلاً أَمِينًا حَقَّ أَمِينٌ ٢٩٥                   |
| ١٩٨                                                                                                                         | لأَنْ يَأْخُذَ أَحَدُكُمْ حَبْلَهُ فَيَأْتِيَ بِحُزْمَةِ الْحُطَبِ  |
| مَا حَمَلَكُمْ عَلَى قَتْلِ الذُّرَّيَّةِ                                                                                   | ١٧٤                                                                 |
| مَا خَفَّفْتَ عَنْ خَاَدِمِكَ مِنْ عَمَلِهِ كَانَ لَكَ                                                                      | لَتُفْتَحَنَّ الْقُسْطَنْطِينِيَّةُ فَلَنِعْمَ الأَمِيرُ أَمِيرُهَا |
| أُجْرًا٨٢<br>مَا خَلاَتِ الْقَصْوَاءُ                                                                                       | ١٥٤                                                                 |
| مَا خَلاَتِ الْقَصْوَاءُ                                                                                                    | لَعَنَ اللهُ الْخُمْرَ وَشَارِبَهَا وَسَاقِيَهَا ١٨٠                |
| مَا سُئِلَ النَّبِيُّ تَعْتَىٰ شَيْءٍ قَطُّ فَقَالَ لاَ ٣٤                                                                  | لَعَنَ النَّبِيُّ تَشْمَنْ مَثْلَ بِالْحَيَوَانِ٩٠                  |
| مَا سُنِلَ رَسُولُ الله ﷺعَلَى الإِسْلاَم شَيْنًا إِلاَّ                                                                    | لَعَنَ الَهُ الَّذِي وَسَمَهُ٩٠                                     |
| مَا سُئِلَ رَسُولُ الله ﷺعَلَى الإِسْلاَمِ شَيْنًا إِلاَّ<br>أَعْطَاهُ                                                      | لَغَدْوَةٌ فِي سَبِيلِ اللهُ أَوْ رَوْحَةٌ٤٣                        |
| مَا شَبِعَ رَسُولُ اللهِ ﷺ لَكْ لَأَنَّهُ أَيَّامٍ بَبَاعًا ١٨٩                                                             | لَقَدْ أَشَرْتَ بِالرَّأْنِيَ٥٨                                     |
| مَا ضَرَبَ رَسُولُ أَنَّهُ ﷺ الْمُرَأَةُ لَهُ قُطَّ ٥٠                                                                      | لَقَدْ بَلَغَ وَعِيدُ قُرُيْشً مِنْكُمُ الْمُبَالِغَ٣٥٣             |
| مَا ضَرَبَ رَسُولُ اللهِ تَسْتَنْنَا قَطَّ بِبَدِهِ ٤٤،                                                                     | لَقَدْ رَأَيْتُ رَسُولَ اللهُ ﷺيَظلَّ الْيَوْمَ يَلْتَوِي ١٨٨       |
|                                                                                                                             | لَقَدْ رَأَيْتُنِي فِي غِلْبَانٍ مِنْ قُرَيْشٍ١٩٦                   |
| مَا ظَنَّكَ بِاثْنَيْنِ اللهُ ثَالِثُهُمَا؟                                                                                 | لَمْ تُرَاعُوا، لَمْ تُرَاعُوا٤                                     |
| مَا لأَحَدٍ عِنْدَنَا يَدَّ إِلاَّ وَقَدْ كَافَيْنَاهُ مَا خَلا أَبَا                                                       | لِمَ لَطَمْتَ وَجْهَهُ؟!                                            |
| بَكْرٍ                                                                                                                      | لَوْ أَنَّ أَهْلَ السَّمَاءِ وَأَهْلَ الأَرْضِ اشْتَرَكُوا فِي      |
| مَا مِنْ مُسْلِمٍ بَغْرِسُ غَرْسًا إِلاَّ كَانَ مَا أَكِلَ مِنْهُ                                                           | دَمِ مُؤْمِنٍ<br>لَوْ خَرَجْتُمْ إِلَى أَرْضِ الْحُبَشَةِ١٩٤        |
|                                                                                                                             | لَوْ خَرَجْنُمْ إِلَى أَرْضِ الْحَبَشَةِ١٩٤                         |
| مَا مِنْ بَوْمٍ بُصْبِحُ الْعِبَادُ فِيهِ إِلاَّ مَلَكَانِ بَنْزِلاَنِ                                                      | لَوْلاَ أَنْ أَشُقَّ عَلَى أُمَّنِي لأَخَرْتُ صَلاَّةَ الْعِشَاءِ   |
| ۳٤                                                                                                                          | 190                                                                 |
| مَا هَذَا الْحُبْلُ؟                                                                                                        | لَيُبْلُغُنَّ هَذَا الأَمْرُ مَا بَلَغَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارُ ٢٥٠  |
| مَا هَذَا السَّرَفُ يَا سَعْدُ؟٩٦                                                                                           | لَيْسَ مِنَّا مَنْ لَمُ يَرْحَمْ صَغِيرَنَا٢٦                       |
| مَا هَذِهِ الشَّاةُ يَا أُمَّ مَعْبَدٍ؟                                                                                     | مَا أَخْرَجَكُمَا مِنْ بُيُونِكُمَا هَذِهِ السَّاعَةَ ؟ ١٨٨         |
| مَا هَمَمْتُ بِشَيْءٍ مُمَّا كَانَ أَهْلُ الجُاهِلِيَّةِ بَهِمُّونَ                                                         | مَا اسْتَخْبَرَ مَنْ أَكَلَ مَعَهُ خَادِمُهُ٨٢                      |
| بِهِ<br>ما يُنْحِيكَ؟                                                                                                       | مَا أَكَلَ أَحَدٌ طَعَامًا فَطَّ خَبْرًا مِنْ أَنْ يَأْكُلَ مِنْ    |
| ما يُبْكِيكَ؟                                                                                                               | عَمَلِ يَدِهِ ١٧٢                                                   |

| the strand                                                                                                                             |                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| مَنْ لا يَرْحَمُ لا يُرْحَمُ٥٣                                                                                                         | ذَهَبًا۴                |
| مِنْ مُحَمَّدٍ النَّبِيِّ لِلأَسْقُفِ أَبِي الحَارِثِ ٢٩٥                                                                              | ۳٤٩                     |
| مِنْ مُحَمَّدِ بْنِ مَجْدِ الله إلَى الْمُقَوَّقس ٢٧٧                                                                                  | ٥١                      |
| مِنْ مُحَمَّدِ بْنُّ عَبْدِ اللهَ إِلَى هِرَقْلَ عَظِيم الرُّوم ٢٧٧                                                                    | سَ فِيهِ، فَهُوَ رَدٌ   |
| مِنْ مُحَمَّدٍ رَشُولِ اللهُ إَلَى كِسْرَى عَظِيمً فَارِسُ                                                                             | ١٦١                     |
| Υνν                                                                                                                                    | ٩٦                      |
| مِنْ مُحَمَّدٍ رَشُولِ اللهَ إَلَى كِسْرَى عَظِيمٍ فَارِسَ<br>٢٧٧<br>مَنْ وُلِدَ لَهُ مَوْلُودٌ فَأَحَبَّ أَنْ بَنْسُكَ عَنْهُ٧٩       | ١٦٩                     |
| مَنْ يُضِيفُ هَذَا اللَّيْلَةَ رَحِمُهُ اللهُ؟                                                                                         | عُضْوٍ مِنْهَا          |
| مَنْ يَلِي مِنْ هَذِهِ الْبَنَاتِ شَيْنًا٧٥                                                                                            | ۳٤١                     |
| مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِّي؟٣١٧                                                                                                             | ۰۸۲                     |
| مَنْ يَمْنَعُكَ مِنَّى؟                                                                                                                | ۳۱۰                     |
| کُلِّهِکَلِّهِ                                                                                                                         | ۲۰۲                     |
| نَهَى رَسُولُ الله ﷺ عَن الضَّرْبِ فِي الْوَجْهِ. ٩٠                                                                                   | بهُ فَهُوَ فِي نَارِ    |
| لله الله الله عَلَيْ عَنِ الضَّرْبِ فِي الْوَجْهِ . ٩٠<br>هَذَا كِتَابٌ مِنْ مُحَمَّدٍ النَّبِيِّ إِلَى النَّجَاشِيِّ الأَصْحَم<br>٢٧٧ | ىدۇ ئىھۇ يىي نار<br>٧١٧ |
|                                                                                                                                        | مَا لاَ يَعْنِيهِ ١٦٢.  |
| هَذَا كِتَابٌ مِنْ مُحَمَّدٍ النَّبِيِّ لأَهْلِ أَذْرُح . ٢٩٥                                                                          | ۳۲                      |
| هَذِهِ أَمَنَةٌ مِنَ الله وتُحَمَّدٍ النَّبِيِّ رَسُولِ الله<br>لِيُحَنَّةُ بْنِ رُؤْبَةَ٢٩٦                                           | وَيَدِهِ ١٦٨            |
| لِيُحَنَّةُ بْن رُؤْبَةً                                                                                                               | جرُهَا . ٦٤، ١٧٧        |
| هَلْ مَعَ أُحَدٍ مِنْكُمْ طَعَامٌ؟٢٧٤                                                                                                  | ۱۸۳                     |
| هَلْ مِنْ غَدَاءٍ؟ ٥ ٥                                                                                                                 | بَلْ لَهُ صَلاةٌ        |
| هَلْ مِنْ غَدَاءٍ؟                                                                                                                     | ۱۸۱                     |
| 133                                                                                                                                    | يَهِ٣٤٢                 |
| وَالله مَا الدُّنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلاَّ مِثْلُ ١٨٧<br>وَاللهُ ! لَيَتِمَّنَّ هَذَا الأَمْرَ حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِبُ مِنْ          | مَبْنِ إِلَى طَعَامِهِ  |
| وَاللهَ ! لَكِيمَنَّ هَذَا الأَمْرَ حَتَّى بَسِيرَ الرَّاكِبُ مِنْ                                                                     | ۸۸                      |
| صَنْعَاءَ۸۰                                                                                                                            | ۸۸<br>در<br>در          |
| وَإِنَّ هَذَا الْمَالَ خَضِرَةٌ حُلْوَةٌ٨٨                                                                                             | ۹۱                      |
| وَبَرَنَتْ مِنْكُمْ ذِمَّةُ الله وَذِمَّةُ رَسُولِهِ ٣١٧                                                                               | ۳۲۸                     |
| وَجُعِلَتْ قُرَّةُ عَنِنِي فِيَ الصَّلاةِ                                                                                              | لى الله 🕫               |
| وَلاَ تَذْعُوا عَلَى أَوْلاَدِ كُمْ                                                                                                    | لَلاَ يَشُدُّ عُقدَةً   |
| وَلاَ تَقْتُلُوا شَيْخًا فَانِيًا                                                                                                      | ۲۸٤                     |
|                                                                                                                                        |                         |

|                   | ارس                                 | الفهـــــ                |
|-------------------|-------------------------------------|--------------------------|
| ۳٥                | نْدِي مِثْلَ أُحُدٍ ذَهَبًا         | مَا يَسُرُّ بِي أَنَّ عِ |
| ۳٤٩               | ئې يې نو ن<br>الجگړ س               | مِنْلَ صَلْصَلَةِ ا      |
| ٥١                |                                     | مَ حَبًّا بِانْنَتِي     |
| بِهِ، فَهُوَ رَدٌ | أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ فِي      | مَنْ أَحْدَكَ فِي        |
| ۱٦١               | •••••                               |                          |
| ۹٦                |                                     | مَنْ أَحْيَا أَرْضًا     |
| ۱٦٩               |                                     | مَنْ أَشَارَ إِلَى أَ    |
| بِ مِنْهَا        | أَعْنَقَ اللهُ بِكُلِّ عُضْوٍ       | مَنْ أَعْنَقَ رَقْبَةً   |
| ۳٤١               |                                     | عُضْوًا                  |
| ۸۲                |                                     | مَنِ اقْنَطَعَ حَقَّ     |
| ۳۱٥               | عَلَى دَمّهِ فَقَتَلَهُ             | مَنْ أَمَّن رَجُلاً      |
| ۲۰۲               | نْتَ؟ وَمَا دِينُكَ؟                | مِنْ أَيِّ الْبِلادِ أَ  |
| زَفِي نَارِ       | جَبَلٍ فَقَتَلَ نَفْسَهُ فَهُوَ     | مَنْ تَرَدَّى مِنْ       |
| ۷۱                | •                                   | جَهَنَّمَ                |
| بغنيبو ١٦٢.       | لاَمِ الْمُزْءِ تَرْكُهُ مَا لاَ يَ | مِنْ حُسْنِ إِسْا        |
| ۳۲                | يَمِينٍ                             | مَنْ حَلَفَ عَلَى        |
| ۱٦٨ و             | مُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ       | مَنْ سَلِمَ المُسْلِ     |
| ۱۷۷،٦٤.           | مَسَنَةً كَانَ لَهُ أَجْرُهَا       |                          |
| ۱۸۳               |                                     | مَنْ شَرِبَ الْخُطْ      |
| صَلاةٌ            | مْرَ وَسَكِرَ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ    | مَنْ شَرِبَ الْحَا       |
| ۱۸۱               |                                     | أزبَعِينَ صَبَاحً        |
| ۴٤۲               | ذِمًا لَهُ حَدًّا لَمْ بَأْتِهِ     |                          |
|                   | يْنَ أَبُوَيْنِ مُسْلِمَيْنِ إِلَ   | مَنْ ضَمَّ يَتِيمًا بَ   |
| ۸۸                | ه. م. ج.                            |                          |
|                   | يْهِ رَيْحَانٌ فَلاَ يَرُدُّهُ      |                          |
|                   | بِوَلَدِهَا؟                        |                          |
|                   | إلِدَةٍ وَوَلَدِهَا                 |                          |
| نگ۲۹              | ورًا عَبَنًا عَجَّ إِلَى الله       | مَنْ قَتَلَ عُصْف        |
| بد عُقدَة         | بَيْنَ قَوْمٍ عَهْدٌ فَلاَ يَشُ     | مَنْ كَانَ بَيْنَةُ وَ   |
| ۲۸٤               |                                     |                          |

| أســـــوة للعالمين                                                 | (IY) - 35                                                      |
|--------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| يَا حَائِشَةُ، مَا فَعَلَتْ تِلْكَ الذَّهَبُ؟ ٣٥                   | وَهَلْ تَرَكَ لَنَا عَقِيلٌ مِنْ رِبَاع أَوْ دُورٍ؟ ٣٥٥        |
| يَا عَدِيٌّ هَلْ دَأَيْتَ الْجِيرَةَ١٥٣                            | وَيْلَكَ! وَمَنْ يَعْدِلُ إِنْ لَمْ أَعْدِلْ ؟٣١               |
| بَا غُلاَمُ، سَمِّ اللهَ، وَكُلْ بِيَمِينِكَ، وَكُلْ مِمَّا        | يَا إِبْرَاهِيمُ، لَوْلا أَنَّهُ أَمْرُ حَقٍّ، وَوَعْدُ صِدْقٍ |
| يَلِيكَ                                                            | ٥١                                                             |
| يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ، إِنَّ اللهَ قَدْ أَذْهَبَ عَنْكُمْ نَخْوَةَ | يَا أُمَّ فُلانِ، انْظُرِي أَيَّ السِّحَكِ شِنْتِ٥٨            |
| الجُاهِلِيَّةِ أَسَابِ ٣١٩                                         | يَا أُنَيْسُ، أَذْهَبَ حَيْثُ أَمَرْتُكَ٨٣                     |
| بَا وَزَّانُ، زِنْ وَأَرْجِحْ٣١                                    | يَا أَهْلَ الْخُنْدَقِ، إِنَّ جَابِرًا قَدْ صَنَعَ سُورًا٥ ٥   |
| يَرْحَمُ اللهُ لُوطًا٢٦١                                           | يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ مِنْكُمْ مُنَفِّرِينَ٢٨           |
| يَرْحَمُ اللهُ مُوسَى٢٦٠                                           | يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّهَا أَنَا رَخْمَةٌ مُهْدَاةٌ٢٥     |
| يَمْنَعُكُمْ مِنَ الإِسْلاَمِ ثَلاَثٌ٢٩٢                           | يَا رَبِيعَةُ، أَلاَ تَتَزَوَّجُ؟                              |

\* \* \*



# فهرس الأعلام

| إبراهيم ابن النبي١٩٩،                                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| إبراهيم الطبي ۲۱۹، ۱۳۷، ۱۳۷، ۲۱۹، ۲۱۹،                                           |
| ۳۵۰، ۲۲۲، ۲۵۲، ۲۵۴، ۲۵۳، ۳۵۰                                                     |
| ابن إسحاق                                                                        |
| ابن القيم ٣١٠، ٢١١، ١٤٣، ٣١٠، ٣١٠                                                |
| ابن تیمیهٔ۲۱۳، ۱۵۵، ۲۱۳                                                          |
| ابن زنیم ۳۱۸                                                                     |
| ابن سعد ۲۱۵                                                                      |
| ۔<br>ابن عاشور۲۱ ۲۲۶                                                             |
| ابن کثیر … ۹، ۱۳۸، ۱۳۹، ۱۵۵، ۲۸٤،                                                |
| 717                                                                              |
| ابن ماجه۹                                                                        |
| ابن هشام ۳۲، ۲۷، ۳۲، ۳۲۰                                                         |
| أبو أحمد بن جحش ٣٥٥                                                              |
| أبو أسيد الأنصاري ٣٢٨                                                            |
| أبو الحارث أسقف نجران ٢٩٢                                                        |
| أبو الحوارء السعدي٢٣                                                             |
| أبو الدرداء ۱۹۳، ۱۸۱، ۱۹۳                                                        |
|                                                                                  |
| ابو<br>أبو العاص بن الربيع۳۲۳                                                    |
| أبو العاص بن الربيع٣٢٣<br>أبو أمامة١                                             |
| أبو العاص بن الربيع ٣٢٣<br>أبو أمامة ٧١                                          |
| أبو العاص بن الربيع ٣٢٣<br>أبو أمامة ٧١<br>أبو أيوب الأنصاري ٣٢٨                 |
| أبو العاص بن الربيع ٣٢٣<br>أبو أمامة ٧١<br>أبو أيوب الأنصاري ١٥٣<br>أبو بردة ١٥٧ |
| أبو العاص بن الربيع ٣٢٣<br>أبو أمامة ٧١<br>أبو أيوب الأنصاري ٣٢٨                 |

| أبو جندل بن سهيل بن عمرو ٣٠٣، ٣٠٤        |
|------------------------------------------|
| أبو جهل ۳۹، ۲۳۸، ۲۳۹، ۲۷۷، ۲۱۸،          |
| 402, 404, 304                            |
| أبو داود ٩                               |
| أبو ذر ٧١                                |
| أبو سفيان بن حرب ۲۰، ۳٦، ٥٦، ٥٧،         |
| ۸۲۲، ۲۳۲، ۳۳۲، ۸۳۲، ۲۲۳، ۳۳۱،            |
| م۳۳، ٤٥٣، ٥٥٣، ٤٢٣، ٥٢٣                  |
| أبو طالب ۲۹۸، ۲۲۸، ۲۷۰، ۳٤۷              |
| أبو طلحة ۱۸۰، ٤٠                         |
| أبو عبيدة بن الجراح ٥٥، ٢٩٥              |
| أبو عثمان النهدي ٣٥٦                     |
| أبو عزة الشاعر ٣٢٢                       |
| أبو لهب                                  |
| أبو مسعود الأنصاري ١٦٩                   |
| أبو موسى الأشعري ٣٤٤                     |
| أبو هريرة٢٦، ٢٥، ١٥٣، ١٧٤، ١٨٣،          |
| ۳٤٢ ، ۳٤١ ، ۳۱۱ ، ۲٥٩ ، ۸۸۸              |
| أبو وداعة ٣٢٢                            |
| أبو ياسر بن أخطب                         |
| أبي بن خلف                               |
| اجنايتوس ۳۵۹                             |
| أحمد بن حنبل                             |
| آدم الظيلا. ۲۰۰، ۲۰۷، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۰٤، ۳۷۰ |
| إدوين هبل ۱۲۹، ۱۲۹                       |

# TTD 235

| للعالمين | _وة | أس |
|----------|-----|----|

| أسامة بن زيد ۳۱، ۲۸۸، ۳۱۰، ۳۵۵ |
|--------------------------------|
| إسحاق الطيخة                   |
| أسهاء بنت أبي بكر ٢٧٥          |
| إسهاعيل الظيخ ۲۱۰، ۲۱۲، ۲۲۰    |
| الأخنس بن شريق ۲۳۹             |
| الإراشي۳۹                      |
| الأسود بن سريع ۳۱٤             |
| الأشعث بن قيس الكندي٣٢         |
| الأقرع بن حابس ۳۷، ۵۳، ۳۱۹     |
| الباقلاني                      |
| البخاري٩                       |
| البيهقي٩                       |
| الترمذي٩                       |
| الجلندى                        |
| الحارث بن الخزرج ۲۸۸           |
| الحارث بن هشام۳٦               |
| الحباب بن المنذر٨٥             |
| الحسن البصري۳۲٦                |
| الحسن بن علي۲۳، ۵۲، ۵۳، ۲٤۰    |
| الحسين بن علي۲۵، ۵۳، ۲٤۰       |
| الخضر الطلة                    |
| الخطابي                        |
| الربيع بنت معوذ ابن عفراء٣٥    |
| الزبير بن العوام ٥ ه           |
| الزركشي١٤١                     |
| الزمخشري۲۰۱                    |
| السيوطي ١٣٥                    |
| الشافعيَّ ٣٧٢                  |
|                                |

| لطبري٩، ٢٢٥                        |
|------------------------------------|
| لعباس بن عبد المطلب ٣٢٢، ٢٢٢       |
| لعباس بن مرداس ۳۱۹                 |
| لعهاد الأصبهاني                    |
| لفار                               |
| لفارعة بنت أبي سفيان ٣٥٥           |
| لفخر الرازي ١٣٧                    |
| لقرطبي۱۵۵، ۱۳۱، ۱۵۵                |
| لمثنى بَن حارثة١٩                  |
| لمرني ٣٧٢                          |
| لمسور بن مخرمة ۲۳۸                 |
| لمطعم بن عدي ٣٢٣                   |
| المطلب بن حنطب                     |
| للغيرة بن شعبة                     |
| للقداد بن عمرو                     |
| للقوقس۲۸۰ ،۲۷۷                     |
| للنذر بن جرير ٦٤                   |
| لمنذر بن ساوی ۳۱۹                  |
| النجاشي ١٤٧، ١٥٣، ١٦٥، ٢٧٧، ٢٨٠،   |
| 141                                |
| النسائي٩                           |
| النضر بن الحارث . ۲۱، ۳۲، ۳۲۱، ۳٤۸ |
| النضير بن الحارث٣٦                 |
| النعهان بن بشير ۱۸۸، ۱۲۱، ۱۸۸      |
| النعمان بن شريك ۱۹                 |
| الوليد بن عتبة ٥٩                  |
| اليسع الظلار                       |
| ام العلاء ٨٥                       |
|                                    |

# الفهــــارس

| أم أيمن ۱۹۸                                                                                                                                |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| أم حبيبة بنت أبي سفيان ٢٣٤، ٢٨١، ٣٣١                                                                                                       |  |
| أم سلمة ٣٦ ٩٠ ١٨٢ ، ٣٣٣                                                                                                                    |  |
| أم معبد                                                                                                                                    |  |
| أم هانئ بنت أبي طالب٧٦                                                                                                                     |  |
| أمامة بنت زينب بنت رسول الله ٢                                                                                                             |  |
| امرأة إبراهيم الظلام                                                                                                                       |  |
| امرأة عزيز مصر۱۰۸                                                                                                                          |  |
| امرأة عمران الظَّة:                                                                                                                        |  |
| امرأة فرعون ۱۰۹، ۱۰۹                                                                                                                       |  |
| امرأة لوط الظلا ۱۰۹، ۱۰۹                                                                                                                   |  |
| امرأة نوح الظلة ۱۰۹، ۱۰۹                                                                                                                   |  |
| أمية بن خلف أبو صفوان ۳٥٢                                                                                                                  |  |
| إميل درمنجم ٥، ١٣٤ ، ٣٤٥ ع                                                                                                                 |  |
| أنس بن مالك ۲۲، ۳۲، ۳۵، ۳۷، ٤٠،                                                                                                            |  |
| ۵۵، ۸۳، ۲۲۱، ۲۷۵، ۱۸۰، ۳۸۱،                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                            |  |
| 200 .225 .190                                                                                                                              |  |
| ۱۹۵، ۲۲۷، ۲۷۵<br>إياس بن عبد الله بن أبي ذُبَاب۱٦٩                                                                                         |  |
|                                                                                                                                            |  |
| إياس بن عبد الله بن أبي ذُبَاب ١٦٩<br>أيرينايوس<br>إيزابيلا ٣٥٩                                                                            |  |
| إياس بن عبد الله بن أبي ذُبَاب ١٦٩<br>أيرينايوس                                                                                            |  |
| إياس بن عبد الله بن أبي ذُبَاب ١٦٩<br>أيرينايوس<br>إيزابيلا ٣٥٩                                                                            |  |
| إياس بن عبد الله بن أبي ذُبَاب ١٦٩<br>أيرينايوس<br>إيزابيلا                                                                                |  |
| إياس بن عبد الله بن أبي ذُبَاب ١٦٩<br>أيرينايوس<br>إيزابيلا٩ ٣٥٩<br>باذان٩ ٣١٩<br>باول ديفن٩                                               |  |
| إياس بن عبد الله بن أبي ذُبَاب ١٦٩<br>أيرينايوس<br>إيزابيلا ٣٥٩<br>باذان ٣١٩<br>باول ديفن ٢١٨<br>بحيرا الراهب٧٥٢، ٣٤٥، ٣٤٧، ٣٤٨، ٣٤٨       |  |
| إياس بن عبد الله بن أبي ذُبَاب ١٦٩<br>أيرينايوس                                                                                            |  |
| إياس بن عبد الله بن أبي ذُبَاب ١٦٩<br>أيرينايوس<br>إيزابيلا ٣٥٩<br>باول ديفن ٢١٨<br>بحيرا الراهب٧٥٢، ٣٤٥، ٣٤٧، ٣٤٨<br>بختنصر ١٥٧، ١٤٣، ٢١٢ |  |

| ) |
|---|
| ) |

| بـري ١١٩                                  |
|-------------------------------------------|
| بـري ۱۱۹<br>بريـدة ۳۱٤                    |
| بشر بن البراء ۳۱۳                         |
| بشر بن سفيان الخزاعي ٢٩٩                  |
| بلال بن رباح ۱۹۲،۷۱،٦٤                    |
| بولس۲۲۱                                   |
| توماس أرنولد ٣٤٧، ٣٥٩، ٣٥٩                |
| توماس كارليل ٢٤، ٢٤، ٢٤، ٣٤٧              |
| تيودوسيوس ۴۵۹                             |
| ثابت بن قیس۷٦                             |
| ثمامة بن أثال ٣٢٣، ٣٢٥، ٣٣٦، ٣٣٧          |
| جابر بن عبد الله ٥٥، ٥٦، ٨٥، ٩٠،          |
| ۳٤١، ٢٧٦، ٢٩٦، ٢٩٦، ١٧٦، ٢٢٦              |
| جاکي سميث ۲٤٨                             |
| جانار ۱۱۹                                 |
| جبريل الظيلة: .٣٣، ٥١، ١٩٥، ٢٣١، ٣٦٥، ٣٦٥ |
| جبیر بن مطعم۳۲، ۲٤۲، ۱٤۸، ۳۲۳،            |
| ٣٣٤                                       |
| جريج۲۲۱                                   |
| جرير بن عبد الله ۱۹۹، ۱۹۹                 |
| جعفر بن أبي طالب ١٤٧، ١٦٥، ٣٥٦            |
| جمال الدين الفندي ١٢٧                     |
| جواهر لال نهرو ٢٤٤                        |
| جوت ۲۷۱،۱۸                                |
| جورج برنارد شو ۲٤٣                        |
| جورج جامو ۱۲۷                             |
| جورج سارتون ٢٤٤                           |
| جورج لوميتر ۱۲۵                           |

## أســـــوة للعالمين

|      | (IT) 755                          |
|------|-----------------------------------|
| روب  | جوستاف لوبون ۲٤۲، ۲٤٦، ۳۳۹، ۳۵۸   |
| رون  | جون إمري ١٢٦                      |
| ريح  | جويرية بنت الحارث ٣٤٣، ٣٣٢        |
| زاھ  | جيفر ٣١٩                          |
| زرا  | حبيش بن خالد                      |
| زكر  | حذيفة بن اليمان ٥٥، ١٩١           |
| زیج  | حفصة بنت عمر ٤٧ ، ٣٣٢             |
| زيد  | حکيم بن حزام۳٦                    |
| زيد  | حمزة بن عبد المطلب ٥٩، ٣٢٠، ٣٥٤   |
| زيد  | حيي بن أخطب ٢٣٥، ٢٤٠، ٢٩٠،        |
| زين  | 470 . TTT                         |
| سار  | خالد بن الوليد ٥٨، • ٣٠، ٣١٥، ٣٤٠ |
| سالا | خالدة بنت الحارث ۲۳۱، ۲۳۲         |
| سع   | خباب بن الأرت۲٦١،٥٨               |
| سع   | خبيب بن عدي ۶٤٤                   |
| المد | خديجة بنت خويلد ٣٣، ٤٩، ١٧٤، ٢٣٣، |
| سع   | ۳۲۳، ۳۳۳، ۵۶۳، ۶۶۳                |
| سع   | خولة بنت حکيم ٣٣٤                 |
| سف   | داليمباتيوس                       |
| سک   | داود 🖽۲۱۲، ۲۱۲، ۲۱۲، ۳۵۰          |
| سلا  | دوبلر ۱۲۹، ۱۲۹                    |
| سلا  | دينيس ماكايون ١٢١                 |
| سلا  | رباح بن ربيع ۳۱٤                  |
| سلا  | ربيعة بن عباد الديلي٢٦٧           |
| سل   | ربيعة بن كعب الأسلمي ٨٣           |
| سل   | رفعت العوضي ١٢١                   |
| سل   | رفيدة                             |
| سن   | روان وليامز ۱۲۲                   |

| روبرتسون ۴۵۸                       |
|------------------------------------|
| رونالد بودلي ۴۵۰                   |
| ريحانة بنت زيد ۲۱۰                 |
| زاهـر ٥٥                           |
| زرارة بن عمير أبو عزيز٣٢٢، ٣٢٦     |
| زكريا الظيلا                       |
| زیجرید هونکه ۳٥٨                   |
| زيد بن أسلم ٢٣٥                    |
| زيد بن الدئنة ٣٤٤، ٢٢٨، ٣٤٤        |
| زید بن سعنة ۲۰، ۱۷۰                |
| زینب بنت جحش ٤٨، ۳۲۳               |
| سارة عليها السلام٢١١               |
| سالم بن عوف ۲۷۲، ۳۳٦               |
| سعد بن أبي وقاص ٩٦،٨٤              |
| سعد بن النعمان بن أكال ۳۲۲         |
| سعد بن عبادة ۲۸۸، ۸۶               |
| سعد بن معاذ۳۵۰، ۳۵۳، ۳۵۳           |
| سعید بن جبیر ۳۲٦                   |
| سفانة ابنة حاتم الطائي ٢٨          |
| سكتس الخامس ۲۲۱                    |
| سلام بن أبي الحقيق٣١٦،٢٩٠          |
| سلام بن مشکم ۳٦٤                   |
| سلامان ۲۸۰                         |
| سلايفر ۱۲۹                         |
| سلهان الفارسي . ۲۲۸، ۲۳۰، ۳٤۳، ۳٦٦ |
| سلمة بن الأكوع ٣١٧                 |
| سليهان الظَّيْنَ۳۵۰، ۳۳۱، ۳۵۰، ۳۵۰ |
| سنحاریب ۲۱۲                        |

| Zes- | ETV |
|------|-----|
|------|-----|

| عبد الرحمن بن أبي بكر ٢٧٤                                                                                                                                                                                                                                               | سهل بن أبي حثمة۲۷٦                                                                                                                                                                                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| عبد الرحمن بن أبي ليلي                                                                                                                                                                                                                                                  | سهل بن الحنظلية٩٠                                                                                                                                                                                                                    |
| عبدالرحمن بن عوف ۸٤ ، ۳۱۱                                                                                                                                                                                                                                               | سهل بن حنيف ٢٧٥                                                                                                                                                                                                                      |
| عبد الله الليثي ٦٣                                                                                                                                                                                                                                                      | سهل بن سعد ۳٤                                                                                                                                                                                                                        |
| عبدالله بن أبي ابن سلول۲۸۸، ۳۲٦،                                                                                                                                                                                                                                        | سهیل بن عمرو ۳۰۲، ۳۰۳، ۳۲۲                                                                                                                                                                                                           |
| ۳٦٥، ٣٥٣                                                                                                                                                                                                                                                                | سواد بن غزية الأنصاري٢                                                                                                                                                                                                               |
| عبدالله بن أبي أوفى ٨٩                                                                                                                                                                                                                                                  | سودة بنت زمعة ۳۳٤                                                                                                                                                                                                                    |
| عبدالله بن أبي بكر                                                                                                                                                                                                                                                      | سيد قطب ۲۰۸، ۲۲٦، ۲۰۸                                                                                                                                                                                                                |
| عبد الله بن أريقط                                                                                                                                                                                                                                                       | شاس بن قیس۳٦٢                                                                                                                                                                                                                        |
| عبدالله بن أم مكتوم                                                                                                                                                                                                                                                     | شداد بن أوس۹۲                                                                                                                                                                                                                        |
| عبد الله بن بريدة ٥٢                                                                                                                                                                                                                                                    | شرحبیل بن حسنة۲۸۱                                                                                                                                                                                                                    |
| عبدالله بن بشر الخثعمي ١٥٤                                                                                                                                                                                                                                              | شيبة بن ربيعة ٢٠٢، ٥٩، ٢٠٢                                                                                                                                                                                                           |
| عبد الله بن جحش ٥٦، ٣٥٥                                                                                                                                                                                                                                                 | صفوان بن أمية۲۲۸                                                                                                                                                                                                                     |
| عبد الله بن جدعان ۳۰                                                                                                                                                                                                                                                    | صفية بنت حيي بن أخطب٤٧ ، ٥٠،                                                                                                                                                                                                         |
| 0                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                      |
| عبدالله بن رواحة                                                                                                                                                                                                                                                        | ٣٤٤ ، ٣٣٢ ، ٢٤٠ ، ٢٣٥                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                      |
| عبد الله بن رواحة ۲۰                                                                                                                                                                                                                                                    | ************                                                                                                                                                                                                                         |
| عبد الله بن رواحة ۲۰<br>عبد الله بن سلام ۲۳۰، ۲۳۱، ۲۳۲، ۳٤۹                                                                                                                                                                                                             | ۳۲۵، ۲٤۰، ۳۳۲، ۳۶۶<br>صلاح الدين الأيوبي ۱۱۷                                                                                                                                                                                         |
| عبد الله بن رواحة                                                                                                                                                                                                                                                       | ۲۳۵، ۲٤۰، ۳۳۲، ۳٤٤<br>صلاح الدين الأيوبي ۱۱۷<br>صهيب بن سنان ۳٥٦                                                                                                                                                                     |
| عبد الله بن رواحة ۲۳۰، ۲۳۲، ۳٤۹<br>عبد الله بن سلام ۲۳۰، ۲۳۱، ۲۳۲، ۳٤۹<br>عبد الله بن عباس ۳۳، ۷۶، ۹۲، ۹۷، ۱۹۷،<br>۲۰۱ ، ۲۱۵، ۲۳۳، ۲۱۸، ۲۷۰، ۳۲۵، ۳۲۲                                                                                                                   | ۳۳۵، ۲٤۰، ۳۳۲، ۳٤٤<br>صلاح الدين الأيوبي ۱۱۷<br>صهيب بن سنان ۳۵٦<br>صيفي بن أبي رفاعة                                                                                                                                                |
| عبد الله بن رواحة ۲۰<br>عبد الله بن سلام ۲۳۰، ۲۳۱، ۳۳۲، ۳٤۹<br>عبد الله بن عباس ۳۳، ۲۷، ۹۲، ۱۹۷،<br>۲۰۱ ، ۲۱۰، ۲۳۲، ۲۳۸، ۲۷۰، ۳۱۰،                                                                                                                                      | ۳۳۵، ۲٤۰، ۳۳۲، ۳٤٤<br>صلاح الدين الأيوبي ۱۱۷<br>صهيب بن سنان ۳۵٦<br>صيفي بن أبي رفاعة                                                                                                                                                |
| عبد الله بن رواحة ۲۳۰<br>عبد الله بن سلام ۲۳۰، ۲۳۱، ۲۳۲، ۳٤۹<br>عبد الله بن عباس ۳۳، ۷۱، ۹۷، ۹۷، ۱۹۷،<br>۲۰۱ ، ۲۱۵، ۲۳۲، ۲۲۸، ۲۷۰، ۳۱۵، ۳۲۲<br>عبد الله بن عمر ۸۰، ۸٤، ۹۰، ۹۱، ۲۹۱،                                                                                     | ۳۳۵، ۲٤۰، ۳۳۲، ۳٤٤<br>صلاح الدين الأيوبي ۱۱۷<br>صهيب بن سنان ۳۰٦<br>صيفي بن أبي رفاعة<br>ضهاد ۲۷۰<br>عائشة أم المؤمنين . ٥، ١٨، ۳۱، ۳۵، ٤٤،                                                                                          |
| عبد الله بن رواحة ۲۳۰، ۲۳۲، ۳٤۹<br>عبد الله بن سلام ۲۳۰، ۲۳۱، ۲۳۲، ۱۹۷،<br>عبد الله بن عباس ۳۳، ۷۱، ۹۷، ۹۷، ۱۹۷،<br>۲۰۲۱، ۲۱۵، ۲۳۲، ۲۱۸، ۲۷۰، ۹۱، ۳۱۰،<br>عبد الله بن عمر ۸۰، ۸٤، ۹۰، ۹۱، ۹۱، ۲۹۱،<br>۳٤۲                                                               | ۳۳۵، ۲۰ ۲۴، ۳۳۲، ۳۶۶<br>صلاح الدين الأيوبي ۱۱۷<br>صهيب بن سنان ۳۰۶<br>صيفي بن أبي رفاعة<br>ضهاد ۲۷۰<br>عائشة أم المؤمنين . ٥، ۱۸، ۳۱، ۳۵، ٤٤،<br>۸۵، ۲۹، ۱۰، ۱۰، ۲۰، ۲۲۱،                                                            |
| عبد الله بن رواحة ۲۳۰<br>عبد الله بن سلام ۲۳۰، ۲۳۱، ۲۳۲، ۳٤۹<br>عبد الله بن عباس ۳۳، ۷۱، ۹۷، ۹۷، ۱۹۷،<br>۱۰۲، ۲۱۵، ۲۳۲، ۲۱۸، ۷۲۰، ۹۱، ۹۱،<br>۳۲۲<br>عبد الله بن عمر ۸۰، ۸۶، ۹۰، ۹۱، ۹۱، ۲۹۱،<br>عبد الله بن عمرو                                                        | ۳۳۵، ۲۵۰، ۲۳۵، ۳۶۶<br>صلاح الدین الأیوبي ۱۱۷<br>صهیب بن سنان ۳۰۳<br>صیفي بن أبي رفاعة<br>ضهاد<br>۲۷۰ . ۲۰۱ مالؤمنین . ۵، ۱۸، ۲۱، ۳۵، ۶۶، ۶۵<br>۸۵، ۲۹۹ ، ۰۵، ۲۰، ۲۱، ۲۲۱، ۲۲۱،                                                       |
| عبد الله بن رواحة ۲۳۰، ۲۳۲، ۳٤۹<br>عبد الله بن سلام ۲۳۰، ۲۳۱، ۲۳۲، ۳٤۹،<br>عبد الله بن عباس ۳۳، ۲۷، ۹۲، ۹۷، ۱۹۷،<br>۲۰۲۰، ۲۲۲، ۲۳۲، ۲۲۸، ۲۷۰، ۹۱، ۳۹۱،<br>عبد الله بن عمر ۸، ۸۵، ۹۰، ۹۱، ۹۱، ۲۹۹،<br>۲٤۲<br>عبد الله بن عمرو۹۱، ۹۹۱، ۲۱۹،                               | ۳۲۵، ۲۰ ۲۲۰، ۳۳۲، ۳۶۶<br>صلاح الدین الأیوبي ۱۱۷<br>صهیب بن سنان ۳۰۲<br>صیفي بن أبي رفاعة<br>۲۷۰ . ۲۷۰ . ۲۰ ، ۱۸، ۲۱، ۳۵، ۶۶،<br>عائشة أم المؤمنين . ۵، ۱۸، ۲۱، ۳۵، ۶۶،<br>۸۵، ۶۹، ۰۵، ۵۰، ۲۰۱، ۲۲۱، ۱۹۲،<br>۱۹٤، ۲۳۲، ۲۳۳، ۳۳۲، ۳۳۳، |
| عبد الله بن رواحة ۲۳۰، ۲۳۲، ۳٤۹<br>عبد الله بن سلام ۲۳۰، ۲۳۱، ۲۳۲، ۳٤۹،<br>عبد الله بن عباس ۳۳، ۲۷، ۹۲، ۹۷، ۱۹۷،<br>۲۰۲۰، ۳۳۲، ۳۳۲، ۲۱۸، ۲۷۰، ۹۱، ۲۹۱،<br>عبد الله بن عمر ۸، ۸۵، ۹۰، ۹۱، ۹۱، ۲۹۹،<br>۲٤۲<br>عبد الله بن عمرو۹۱، ۹۹۱، ۹۲۹،<br>۱۹٤                        | ۳۵۲، ۲۵۰، ۲۳۵، ۳۳۲، ۳۶۶<br>صلاح الدین الأیوبي ۱۱۷<br>صهیب بن سنان ۳۰۲<br>صیفي بن أبي رفاعة<br>۳۰، ۲۲۵، ۱۹۵، ۲۰۱، ۳۱، ۳۵، ۶۵<br>مهاد<br>۲۵۰، ۲۳۲، ۲۳۳، ۳۳۲، ۳۳۳، ۳۳۶، ۳۳۰،<br>۳۵۰                                                     |
| عبد الله بن رواحة ۲۳۰، ۲۳۲، ۳٤۹<br>عبد الله بن سلام ۲۳۰، ۲۳۱، ۲۳۲، ۳٤۹،<br>عبد الله بن عباس ۳۳، ۲۷، ۹۲، ۹۷،<br>۲۰۱۰ ۲۳۳، ۳۳۲، ۲۲۸، ۲۷۰، ۹۱، ۲۹۱،<br>عبد الله بن عمر ۸۰، ۸۵، ۹۰، ۹۱، ۹۱، ۲۹۱،<br>۲۶۲<br>عبد الله بن مسعود . ۳۲، ۷۵، ۸۶، ۸۹، ۸۹، ۹۱،<br>۱۹٤<br>عبد اللسيح | ۳۵۲، ۲۵۰، ۲۳۳، ۲۶۴<br>صلاح الدین الأیوبي ۱۱۷<br>صهیب بن سنان ۳۵۳<br>صیفي بن أبي رفاعة ۲۲۲<br>ضهاد ۲۷۰<br>۲۷۰، ۲۸۱، ۵۰، ۵۱، ۲۱، ۲۱، ۳۵، ۶٤،<br>۱۹۲، ۲۳۲، ۲۳۳، ۲۳۲، ۲۳۲، ۳۳۲،<br>۳۰۰<br>عامر بن سنان ۳۱۸                               |

| سهل بن أبي حثمة٧٦                                                                                                                                                                             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سهلٌ بن الحنظلية                                                                                                                                                                              |
| سهل بن حنيف ٧٥                                                                                                                                                                                |
| ۔<br>سهل بن سعد٤ °                                                                                                                                                                            |
| سهیل بن عمرو ۳۰۲، ۳۰۳، ۲۲                                                                                                                                                                     |
| سواد بن غزية الأنصاري١٢                                                                                                                                                                       |
| سودة بنت زمعة                                                                                                                                                                                 |
| سيد قطب ٢٢٦، ١٤٧، ٢٢٦، ٥٨                                                                                                                                                                     |
| شاس بن قیس۲۰                                                                                                                                                                                  |
| شداد بن أوس                                                                                                                                                                                   |
| شرحبیل بن حسنة۸                                                                                                                                                                               |
| شيبة بن ربيعة٩٥، ٢٠٢                                                                                                                                                                          |
| صفوان بن أمية٢٨                                                                                                                                                                               |
| صفية بنت حيي بن أخطب٤٧، • ٥                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                               |
| ************                                                                                                                                                                                  |
| صلاح الدين الأيوبي ١٧                                                                                                                                                                         |
| صلاح الدين الأيوبي ١٧ ١٧<br>صهيب بن سنان ٥٦                                                                                                                                                   |
| صلاح الدين الأيوبي ١٧ ١٧<br>صهيب بن سنان ٥٦<br>صيفي بن أبي رفاعة                                                                                                                              |
| صلاح الدين الأيوبي ١٧ ١٧<br>صهيب بن سنان ٥٦<br>صيفي بن أبي رفاعة ٢٢<br>ضهاد                                                                                                                   |
| صلاح الدين الأيوبي ١٧ ١٧<br>صهيب بن سنان ٢٥<br>صيفي بن أبي رفاعة<br>ضهاد<br>عائشة أم المؤمنين . ٥، ١٨ ، ٣١، ٣٥، ٤٤                                                                            |
| صلاح الدين الأيوبي ١٧٠<br>صهيب بن سنان ٢٥<br>صيفي بن أبي رفاعة<br>ضهاد ٧٠<br>عائشة أم المؤمنين . ٥، ١٨، ٣١، ٣٥، ٤٤<br>٨٤، ٤٩، ٥، ٥، ١٥، ٢٨، ١٦١، ١٦٧،                                         |
| صلاح الدين الأيوبي ١٧٠<br>صهيب بن سنان ٢٥ <sup>٣</sup><br>صيفي بن أبي رفاعة ٢٢<br>ضهاد ٧٠<br>عائشة أم المؤمنين . ٥، ١٨، ٣١، ٣٥، ٤٤<br>٨٤، ٤٩، ٥، ٥، ١٥، ٢٨، ١٦١، ١٩٢،                         |
| صلاح الدين الأيوبي ١٧٠<br>صهيب بن سنان ٢٥ <sup>٣</sup><br>صيفي بن أبي رفاعة<br>ضهاد ٧٠<br>مهاد ٩٠<br>١٩٢، ٢٦٤، ٥٩، ٥٩، ١٩٦، ١٩٢، ١٩٢،<br>١٩٤، ٢٣٤، ٢٣٣، ٣٣٣، ٣٣٣، ٢٣٤،                        |
| صلاح الدین الأیوبي ۱۷۰<br>صهیب بن سنان ۲۰ <sup>۰</sup><br>صیفي بن أبي رفاعة<br>ضهاد ۷۰<br>مهاد ۹۰، ۵۰، ۲۵، ۳۱، ۳۱، ۳۳۰<br>۸۸، ۲۸۲، ۹۰، ۵۰، ۲۵، ۲۱۱، ۲۳۲، ۱۹۲،<br>۹۵، ۲۳۶، ۲۳۳، ۳۳۲، ۳۳۳، ۳۳۶، |
| صلاح الدين الأيوبي ١٧٠<br>صهيب بن سنان ٢٥ <sup>٣</sup><br>صيفي بن أبي رفاعة<br>ضهاد ٧٠<br>مهاد ٩٠<br>١٩٢، ٢٦٤، ٥٩، ٥٩، ١٩٦، ١٩٢، ١٩٢،<br>١٩٤، ٢٣٤، ٢٣٣، ٣٣٣، ٣٣٣، ٢٣٤،                        |

# ETA 235

|          |          | · · · · |
|----------|----------|---------|
| للعالهين | <u> </u> | اس      |

| عتبة بن ربيعة ٥٩، ١٠٣، ٢٠٢             |
|----------------------------------------|
| عثهان بن عفان ٥٩، ٨٦، ١٨٢، ٢٨٧،        |
| <b>ምዮን . ዮ • ነ</b>                     |
| عـداس۲۰۲                               |
| عدي بن حاتم                            |
| عروة بن الزبير٢٦٩                      |
| عزير الظيلة ٣٥٠                        |
| عزیز مصر ۱۰۸                           |
| عطاء بن أبي رباح٣٢٦                    |
| عقبة بن أبي معيطً ٣٤٨،٢٦٩              |
| عقيل بن أبي طالب ٣٢٠، ٣٢٢، ٣٥٥         |
| علي بن أبي طالب ٢٠، ٥٢، ٥٣، ٥٩، ٦٥،    |
| ·YE• . 19A . 19V . 197 . 1V1 .V7       |
| ۲۵۱، ۲۳۰، ۲۳۲، ۲۰۳                     |
| عمر بن الخطاب ٥٥، ٥٨، ٨٠، ١١٧،         |
| ۱۳۸، ۱۳۹، ۱٤٤، ۱٤۸، ۱۳۱، ۲۹، ۱۳۸       |
|                                        |
| ۲۳، ۲۲۳، ۲۳۳، ۲۳۶، ۸۰۲                 |
| عمر بن حص <u>ین</u> ۳۲۷                |
| عمر بن عبد العزيز ١٥٤، ١٥٤             |
| عمرو بن أبي سفيان٣٢٢                   |
| عمرو بن الجموح٨٦                       |
| عياض القاضي۳۱۳،۱٤۱                     |
| عیسی الظیکا: ۲۰۰، ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۱۲،       |
| ۱۲۷، ۲۱۴، ۲۲۴، ۲۲۲، ۳ <u>۶</u> ۲، ۵۵۲، |
| 301, 171, 271, 201                     |
| عيينة بن حصن ۳۱۹،۳۷                    |
| غورث بن الحارث ۳۱۷                     |

| فاطمة بنت رسول الله ۳۱، ۵۱، ۵۳، ۲٤۰    |
|----------------------------------------|
| فرامرينو ۲۲۰                           |
| فرديناند ٣٥٩                           |
| فرعون ۲۰۵، ۱۳۲، ۱۳۷، ۱٤۳               |
| فون کریمر ۱۱۹                          |
| فيليبس                                 |
| قبيصة بن ذؤيب                          |
| قتادة السدوسي ٣٢٦                      |
| قتيلة بنت سعد أم أسماء بنت أبي بكر ٢٧٥ |
| قيدار بن إسهاعيل                       |
| قیس بن سعد ۲۷۵                         |
| قيصر الروم ٢٧٧                         |
| كارلو نلينو ۲۱۸                        |
| كارين أرمسترونج٢٤٦، ٣٥٤                |
| کسری بن هرمز ۲۸۷، ۲۷۷، ۲۸۰             |
| كنانة بن أبي الحقيق                    |
| لامارتين                               |
| لايتنر                                 |
| لقهان الظينة: ٥١                       |
| لوط الطلطة                             |
| لويس الرابع عشر ۳٥٩                    |
| لين بول ٢٤٢                            |
| ماردروس ۱۱۲                            |
| ماري ويلدز ١٤٧                         |
| مالك بن أنس ٣٢٥                        |
| مجدي بن عمرو الجهني ۳٥٤                |
| محمد الفاتح ١٥٥                        |
| محمد عبد الله دراز ۱۰۷                 |

#### الفه ارس

| محمود شلتوت ۲۸٤، ۲۸٤                    |
|-----------------------------------------|
| مخشي بن عمرو الضمري ۲۹۷                 |
| مريم عليها السلام٢٩٤                    |
| مسلم بن الحجاج٩                         |
| مصعب بن عمير ٣٢٦، ٣٢٢                   |
| معاذ بن جبل                             |
| معاوية بن أبي سفيان ٥٥١                 |
| مفروق بن عمرو۱۸، ۱۹                     |
| مکرز ۳۱۸                                |
| ملتون هيوماسون ۱۲۹                      |
| ملكة اليمن                              |
| مهاجر بن یزید ۱۵٤                       |
| موريس بوكاي ۳٥١                         |
| موسى الطَّطِّلا ٥٠ ١، ١٣٦ ، ١٣٧ ، ١٤٣ ، |
| ۲۱۲، ۳۱۲، ۲۳۱، ۵۰۲، ۲۰۲، ۴۰۲،           |
| 30.11.                                  |
| مونتجمري وات ٣٤٥                        |
| ميسرة غلام خديجة٣٤٦                     |
| ميشود الراهب۳٥٨                         |
| نعيم بن عبد الله                        |
| نوح الظينة ٢٥٦، ١٣٦، ٢٥٦، ٢٥٨           |

| tes- | <u>E79</u> |
|------|------------|
|------|------------|

| نور الدين محمود ۱۱۷                |
|------------------------------------|
| هاجر عليها السلام                  |
| هامان ١٣٦                          |
| هانئ بن قبیصة                      |
| هرقل                               |
| هشام بن حکيم٧١                     |
| واشنجتون إرفنج ٢٤٤                 |
| ورقة بن نوفل۳٤٥، ۳٤٥، ۳٤٥          |
| ول ديورانت ۳۷۲                     |
| وليم موير ۲٤٣،۲۰                   |
| ويد بركاش أبادهياي ٢١٠             |
| یحیی بن سعید بن فروخ القطان ۱۸۷    |
| يحيى الظَيْطُة٢١٦. ٢٢٠، ٢١٦        |
| يزيد بن معاوية ٥٥٨                 |
| يعقوب الظِّنْلاً٢٥٠ ، ٢١١ ، ٣٥٠    |
| يوحنا المعمدان ٢١٩.، ٢٢٠           |
| يوحنة بن رؤبة ٢٩٦                  |
| يوسف الطَّيْطُ ٢١٢، ١٣٧، ٢٤٦، ٢١١، |
| 705                                |
| يو شع الظِّنة                      |

| ۲ | ٠ | ۲ | ••••• | يونس التليكة |
|---|---|---|-------|--------------|

\* \* \*

(IT.) 235

# فهرس الأعلام المترجم لها

| سفانة ابنة حاتم الطائي ٢٨                                                                                              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سلمة بن الأكوع ٣١٧                                                                                                     |
| سهل بن حنيف ٢٧٥                                                                                                        |
| سهیل بن عمرو ۳۰۲                                                                                                       |
| سواد بن غزية الأنصاري ٦٢                                                                                               |
| عائشة بنت الصديق٥                                                                                                      |
| عامر بن سنان ۲۱۸                                                                                                       |
| عبد الأحد داود ۲۱٤                                                                                                     |
| عبد الله بن سلام ۲۳۰                                                                                                   |
| عبد الوهاب النجار ۲۱۸                                                                                                  |
| عياض القاضي ١٤١                                                                                                        |
| قتيلة بنت سعد أم أسماء بنت أبي بكر ٢٧٥                                                                                 |
| قیس بن سعد بن عبادة ۲۷۵                                                                                                |
|                                                                                                                        |
| كارلو نلينو ۲۱۸                                                                                                        |
|                                                                                                                        |
| کارلو نلینو ۲۱۸                                                                                                        |
| کارلو نلینو ۲۱۸<br>کارین أرمسترونج ۳٤٦<br>لامارتین<br>لایتنـر                                                          |
| کارلو نلینو ۲۱۸<br>کارین أرمسترونج ۳٤٦<br>لامارتین                                                                     |
| کارلو نلینو ۲۱۸<br>کارین أرمسترونج ۳٤٦<br>لامارتین<br>لایتنـر                                                          |
| کارلو نلینو ۲۱۸<br>کارین أرمسترونج ۳٤٦<br>لامارتین ۲٤۱<br>لایتنـر ۲۵۱<br>لین بول ۲٤۲<br>ماردروس                        |
| کارلو نلینو ۲۱۸<br>کارین أرمسترونج ۳٤٦<br>لامارتین ۲۵۱<br>لایتنـر ۲۵۱<br>ماردروس ۲۱۲<br>مماردروس ۲۱۲<br>عمود شلتوت ۲۱٤ |
| کارلو نلینو ۲۱۸<br>کارین أرمسترونج ۳٤٦<br>لامارتین ۲٤۱<br>لایتنـر ۲۵۱<br>لین بول ۲٤۲<br>ماردروس                        |

أسب

\_\_وة للعالمين

| ۳۲۸  | أبو أسيد الأنصاري                  |
|------|------------------------------------|
|      | أبو بصير                           |
| 170  | إدوين هبل                          |
| ۲۸۸  | أسامة بن زيد                       |
| دي۳۲ | الأشعث بن قيس الكن                 |
| ١٧   | الجلندى                            |
|      | الشافعي                            |
| ١٣   | العماد الأصبهاني                   |
| ۳۷۲  | المرزي                             |
|      | أم العلاء                          |
| ۳٦   | أم سلمة :                          |
| ٥    | إميل درمنجم                        |
| ٣٠١  | بديل بن ورقاء الخزاعي              |
|      | بشر بن البراء                      |
| Y99  | بشر بن سفيان الخزاعي               |
| ۲٤١  | <ul> <li>- توماس كارليل</li> </ul> |
| ۲٤٤  | جواهر لال نهرو                     |
| ۲٤٣  | جورج برنارد شو                     |
|      | جورج سارتون                        |
|      | جورج لوميتر                        |
|      | جوستاف لوبون                       |
| ۳۰۰  | رونالد فيكتور بودلي .              |
|      | سعد بن أبي وقاص                    |
|      | سعد بن عبادة                       |



# فهرس الأماكن

| أذرح ٢٩٥                           |
|------------------------------------|
| أرض الملايو۳۷۱                     |
| إسبانيا ۳۰۹، ۳۰۹                   |
| آسيا                               |
| إفريقيا ٣٧١                        |
| الإمبراطورية البيزنطية ١٥٤، ١٥٥    |
| الأناضول۳۷۱                        |
| الأندلس ۲۷۱، ۳۰۹، ۳۷۱              |
| البحر الأبيض المتوسط ١٢٥           |
| البحر الأحمر ٢٩٦، ٢٢٦              |
| البحر الميت ۲۱۸                    |
| البحرين ٣٢٨، ٣١٩، ٣٤٨              |
| البلقان ٥٩ ٣٠٩                     |
| الجزيرة العربية ٥٩، ١٥٣، ٢٧٧، ٣٤٠، |
| ۳۰٤ ، ۲٤٣ ، ۲۵۳                    |
| الحبشة ۲۷۷، ۲۳٤، ۱۹٤، ۱۹٤، ۲۷۷،    |
| 20121129711797                     |
| الحجاز ١٥٥                         |
| الحديبية ٥٠، ٥٩، ١٣٩، ٢٩٩، ٣٠٠،    |
| <b>T</b> 1V                        |
| الحرة ١٥٥                          |
| الحيرة                             |
| الشام ۲۸، ۲۹، ۲۳۲، ۲۹۲، ۳۳۹،       |
| ٥٤٣، ٢٤٣، ٧٤٣، ٣٥٣، ٤٥٣، ٢٧٢       |
| الصفا٢١                            |

| الصين ۲۳۹، ۳۳۹، ۲۳۹                      |
|------------------------------------------|
| الطائف ٣٢٣، ٤٣                           |
| العراق ۲۲۹، ۲۳۹، ۳۳۹                     |
| الفاتيكان                                |
| القدس۸۰۵، ۳۰۹                            |
| القسطنطينية١٥٤                           |
| ألمانيا                                  |
| المحيط الأطلسي١٤٠، ١٢٦                   |
| المدينة المنورة ١٢، ١٩، ٣٢، ٣٢، ٣٣، ١٣٩، |
| ٥٢، ٥٥، ١٧٤، ٠٨٠، ٩٠٢، ١٢٤، ٥٢٠،         |
| ۲۲۹، ۳۳۰، ۳۳۶، ۹۲۰، ۲۵۲، ۲۵۲، ۲۷۲،       |
| ٤٧٢، ٧٧٢، ٨٨، ٨٨٦، ٥٨٢، ٩٨٢، ٩٨٢،        |
| ۴۲۱، ۹۲۵، ۷۹۷، ۹۹۲، ۲۹۴، ۲۰۳، ۸٬۳۱       |
| ۳۲۳، ۲۳۳، ۲۳۳، ۸۶۳، ۲۰۳، ۳۰۳، ۲۰۴،       |
| ۵۵، ۲۵۲، ۳۵۷، ۳۲۰، ۳۲۱، ۲۲۳، ۳۰۲         |
| ۳٦٧، ٣١٦، ٣٦٥                            |
| الهند ۲۷۱، ۳۳۹، ۳۳۹، ۲۷۱                 |
| اليهامة ٣٣٧، ٣٢٤، ٣٣٧                    |
| اليمن ٣١٩، ٢٩٦، ١٤٣                      |
| أمريكا۲٤٩،١١٦.                           |
| إندونيسيا۳۷۱، ۳۳۸                        |
| أوربا ۲۵۱، ۳۵۷، ۳۵۷، ۳۷۱، ۳۷۱            |
| أيلية٢٩٦، ٢٩٦                            |
| إيلياء                                   |
| بابسل                                    |
| بىدر ٥٥٣                                 |

# ETT 235

| للعالهين | e | أس |
|----------|---|----|
|          |   |    |

| ۲٤٩                | بروكسل    |
|--------------------|-----------|
| ۳٥٩، ۲٤٨، ۱۲۲، ۱۲۱ | بريطانيا  |
| ٣٤٦                |           |
| رقد                | بقيع الغر |
| ۲٤٩                |           |
| ۳٥٩                | بيزنطة .  |
| ۲۹٦                | تبـوك .   |
| مورجيا ٢٤٩         |           |
| ٦                  |           |
| عع                 | جبل سل    |
| 190                |           |
| اراكاتوا ۱۲۷       |           |
| ېرة۲٦٦             |           |
| ۳٦٦                |           |
| عقبة               | خليج ال   |
|                    | خيبر      |
| ۳۱۳،۳۱۱،۲۹         |           |
| ىندل۳۱۱،۲۹٦        | دومة الج  |
| يفة                |           |
| ۲۸۷                |           |
| ی قینقاع ۲۸۷، ۳٦۳  | سوق بنې   |
| ي المجاز ٢٦٧       |           |
| بحر                | سيف ال    |
| يقيا               |           |
| ۳٥٩                | صقلية.    |
| ۳۱۹،۱۷             | عهان      |
| ۲۲۸                | _         |
|                    | عموريه    |

| ۲۵۷، ۲۳۴، ۵۶۴، ۲۵۳، ۲۵۳، ۵۵۴، ۲۵۳ |  |
|-----------------------------------|--|
| نجران ۲۹۰، ۲۹۲، ۲۹۶، ۲۹۵          |  |
| نينوى ۲۰۲                         |  |
| واشنظن۲۱۸                         |  |
| يثرب ۲۸۵                          |  |
| ينبـع                             |  |





غزوة بدر الكبري ٢٢، ٥٨، ٥٩، ٢٢، ١٣٨،

غزوة حنين ...... ٣٦، ٤١، ٩، ٨٩، ٣١٤ م

فتح خیبر ۱۷۱، ۲۳۰، ۲۹۰، ۲۹۱، ۲۹۱، ۳۱۱،

فتح مكة ...... ٢٥٦ ، ٢٤٤ ، ٢٣٤ ، ٣٥٦ ، ٣٥٦

مؤتــة ......

موقعة الأبلة..... ٣٤٠

415,414,400

T-17. T1T

#### فهرس الغزوات والمعارك

\* \* \*

أســـــوة للعالمين

(ITI) - 755

# فهرس الصور

| صورة رقم (٠٧) الفقر والبطالة في واقعنا |
|----------------------------------------|
| المعاصر                                |
| صورة رقم (۰۸ ) المسكرات والمخدرات      |
| في واقعنا المعاصر                      |
| صورة للمقارنة رقم (٠٩) مأساة كشمير     |
| ۲۷۳                                    |
| صورة رقم (١٠) رسائل الرسول ﷺ إلى       |
| ملوك الأرض ٢٧٨                         |
| صورة للمقارنة رقم (١١) مجزرة صابرا     |
| وشاتيلا                                |
| صورة للمقارنة رقم (١٢) التعامل مع      |
| الأسرى في واقعنا المعاصر ٣٢١           |

| صورة للمقارنة رقم (٠١) أزمة حقوق         |
|------------------------------------------|
| الإنسان في العالم٧٠                      |
| صورة للمقارنة رقم (٠٢) أزمة حقوق         |
| الطفل في العالم٧٨                        |
| صورة للمقارنة رقم (٠٣) أزمة حقوق         |
| البيئة في العالم٩٤                       |
| صورة رقم (٤ • ) الإعجاز العلمي في القرآن |
| الكريم ١٢٤                               |
| صورة رقم (٥٥) نبوءة فتح القسطنطينية      |
| ١٥٦                                      |
| صورة رقم (٠٦) العنف والإرهاب في          |
| واقعنا المعاصر١٦٦                        |

\* \* \*

الفهــــــارس

## فهرس الأشكال

شكل رقم (٠٣) الحرب والسلم في القرآن الكريم.....

20 (10)

شكل رقم (١ • ) الأخلاق في القرآن الكريم ٧٧ ..... ٢٧ شكل رقم (٢ • ) الأنبياء في القرآن الكريم ٢٥٧

فهرس الخرائط

| خريطة رقم (۰۱) غزوة حنين ٤٢                             |
|---------------------------------------------------------|
| خريطة رقم (۰۲) غزوة الخندق ٦١                           |
| خريطة رقم (٠٣) نسبة تواجد المسلمين في دول               |
| العالم٢٤٧                                               |
| خريطة رقم (٢٤) رسائل الرسول على الله الموك              |
| مريف ريم (٢٠ ) ريمان ، ريمون <sub>التو</sub> ر إلى منوت |

\* \* \*



# فهرس الموضوعات



قال ابن الجنان (شاعر أندلسي) : ابْدأْ مَقَالَكَ بِالتَّنَاءِ عَلَى النَّبِيَّ

أســـــوة للعالمين

(ITA) 235

# فهرس الموضوعات

| £                                        | مقدمة                      |
|------------------------------------------|----------------------------|
| ۸                                        | منهج البحث                 |
| الإنسان ١٤                               | الباب الأول: الرسول على    |
| خلق عظیم                                 | الفصل الأول: وإنك لعلى -   |
| ۱۷                                       | المبحث الأول: كمال أخلاق   |
| ۲۱                                       | المبحث الثاني: صدقه ﷺ      |
| ۲٥                                       | المبحث الثالث: رحمته ﷺ     |
| ۳                                        | المبحث الرابع: عدله ﷺ .    |
| ۳۳                                       | المبحث الخامس: كرمه ﷺ      |
| ۳۸                                       |                            |
| ٤٦                                       | الفصل الثاني: معاملاته على |
| الله مع زوجاته ٤٧                        | المبحث الأول: معاملاته ﷺ   |
| الله مع أولاده وأحفاده ٥١                | المبحث الثاني: معاملاته ﷺ  |
| الله مع أصحابه ٤٥                        | المبحث الثالث: معاملاته عَ |
| 紫 مع جنوده ٥٧                            | المبحث الرابع: معاملاته ﷺ  |
| ﷺ مع من لا يعرف ٦٣                       | المبحث الخامس: معاملاته    |
| الحقوق ٦٨                                | الفصل الثالث: النبي ﷺ و    |
| حقوق الإنسان                             | المبحث الأول: النبي ﷺ و    |
| حقوق المرأة ٧٤                           | المبحث الثاني: النبي ﷺ و.  |
| رحقوق الطفل ٧٧                           | المبحث الثالث: النبي ﷺ     |
| حقوق الخدم والعمال٨١                     | المبحث الرابع: النبي ﷺ و   |
| وحقوق المرضى وذوي الاحتياجات الخاصَّة ٨٤ | المبحث الخامس: النبي ﷺ     |

| PES (179)                   | فهرس الموضوعات                    |
|-----------------------------|-----------------------------------|
| ق اليتيم والمسكين والأرملة٧ | المبحث السادس: النبي ﷺ وحقو       |
| الحيوان ٨٩                  |                                   |
| البيئة٩٣                    | المبحث الثامن: النبي ﷺ وحقوق      |
| ۱۰۰                         | الباب الثاني: أدلة نبوته ﷺ        |
| رآن الكريم)                 |                                   |
| البياني                     | المبحث الأول: الإعجاز اللُّغوي و  |
| 117                         | المبحث الثاني: الإعجاز التشريعي   |
| ۱۲۳                         | المبحث الثالث: الإعجاز العلمي .   |
| ۱۳۰                         | المبحث الرابع: الإعجاز التاريخي . |
| ١٣٨                         |                                   |
| ١٤٠                         | المبحث السادس: الإعجاز النفسي     |
| 107                         |                                   |
| 107                         | المبحث الأول: الإعجاز الغيبي      |
| ۱۰۷                         | المبحث الثاني: الإعجاز العلمي     |
| ١٦٠                         | المبحث الثالث: الإعجاز البياني    |
| في حل المشكلات              | -                                 |
| العنف والإرهاب ١٦٥          | المبحث الأول: علاجه ﷺ لمشكلة      |
| الفقر والبطالة ١٧٢          | المبحث الثاني: علاجه ﷺ لمشكلة ا   |
| المسكرات والمخدرات ۱۷۸      | المبحث الثالث: علاجه ﷺ لمشكلة     |
| ۱۸٦                         | الفصل الرابع: حياته ﷺ دليل نبوت   |
| ۱۸۷                         | المبحث الأول: زهده ﷺ              |
| 19•                         | المبحث الثاني: عبادته ﷺ           |
| ته                          |                                   |
| ۱۹٦                         | المبحث الرابع: نقاء حياته ﷺ       |
| ۲                           | المبحث الخامس: أميته ﷺ            |

| للعالمين | وۃ | أس |
|----------|----|----|

| الفصل الخامس: ذِكْرُهُ عَظِيرٌ في الكتب السابقة              |
|--------------------------------------------------------------|
| المبحث الأول: بشارات النبي يَتَلِيَّة في كتب الأولين         |
| المبحث الثاني: بشارات النبي ﷺ في التوراة                     |
| المبحث الثالث: بشارات النبي ﷺ في الإنجيل                     |
| الفصل السادس: شهادات على صدق نبوته ﷺ                         |
| المبحث الأول: شهادة رب العالمين ٢٢٥                          |
| المبحث الثاني: الصحابة للله المعني المبحث الثاني: الصحابة    |
| المبحث الثالث: زوجاته رضي الله عنهن                          |
| المبحث الرابع: غير المسلمين في عصره                          |
| المبحث الخامس: المنصفون من الغربيين٢٤١                       |
| المبحث السادس: شهادة الواقع ٢٤٥                              |
| الباب الثالث: النبي ﷺ والتعامل مع غير المسلمين٢٥٢            |
| الفصل الأول: النبي ﷺ والرسالات السابقة                       |
| المبحث الأول: نظرة القرآن للرسل ٢٥٥                          |
| المبحث الثاني: نظرة الرسول ﷺ لمن سبقه من الرسل               |
| الفصل الثاني: تعاملاته ﷺ مع غير المسلمين في حال السلم ٢٦٤    |
| المبحث الأول: تعامله ﷺ مع المشركين في مكة٢٦٧                 |
| المبحث الثاني: تعامله على الأقلية غير المسلمة في المدينة ٢٧٢ |
| المبحث الثالث: تعامله ﷺ مع الدول غير المسلمة                 |
| الفصل الثالث: معاهداته ﷺ مع غير المسلمين                     |
| المبحث الأول: معاهداته ﷺ مع اليهود ٢٨٥                       |
| المبحث الثاني: معاهداته ﷺ مع النصاري                         |
| المبحث الثالث: معاهداته ﷺ مع المشركين ٢٩٧                    |
| الفصل الرابع: حروبه ﷺ مع غير المسلمين٣٠٨                     |
| المبحث الأول: أخلاقه ﷺ أثناء الحرب وبعدها                    |

| 76 (1)                            | فهرس الموضوعات                  |
|-----------------------------------|---------------------------------|
| الأسرى                            | المبحث الثاني: أخلاقه ﷺ مع      |
| ود ۳۳۰                            | الفصل الخامس: شبهات وردو        |
| الرسول ﷺ وتعدُّد زوجاته           | المبحث الأول: شبهة شهوانية      |
| سلام بالعنف                       | المبحث الثاني: شبهة انتشار الإ  |
| يﷺ يقر العبودية ٣٤٠               | المبحث الثالث: شبهة أن النبي    |
| ب ﷺ القرآن عن اليهود والنصاري ٣٤٥ | المبحث الرابع: شبهة نَقْل النبي |
| ي ﷺ لقافلة تجارية في غزوة بدر ٣٥٢ | المبحث الخامس: تعرض النبي       |
| لنبي ﷺ لليهود ٣٥٧                 | المبحث السادس: شبهة ظلم أ       |
| ۳۷۰                               | الخاتمة                         |
| ۳٧٤                               | الملاحق                         |
| ۲۹۰                               | المصادر والمراجع                |
| ٤١٠                               | الفهارس                         |
| ٤٣٨                               |                                 |

\* \* \*

أســـــوة للعالمين

الأستاذ الدكتور راغب السرجاني

36 (11)

الأستاذ الدكتور راغب السرجاني: وُلِدَ عام ١٩٦٤م بمصر، وتخرَّج في كلية الطب جامعة القاهرة بتقدير امتياز مع مرتبة الشرف عام ١٩٨٨م، أتمَّ حفظ القرآن الكريم عام ١٩٩١م. ثم نال درجة الماجستير عام ١٩٩٢م من جامعة القاهرة بتقدير امتياز، ثم الدكتوراه بإشراف مشترك بين مصر وأمريكا عام ١٩٩٨م (في جراحة المسالك البولية والكلي). - أستاذ بكلية الطب جامعة القاهرة. - رئيس مجلس إدارة مركز الحضارة للدراسات التاريخية بالقاهرة. - صاحب فكرة موقع قصة الإسلام والمشرف عليه (أكبر موقع للتاريخ الإسلامي) .www.islamstory.com - باحث ومفكر إسلامي، وله اهتمام خاص بالتاريخ الإسلامي. – ينطلق مشروعه الفكري «معًا نبني خير أمة» من دراسة التاريخ الإسلامي دراسة دقيقة مستوعبة، تحقق للأمة عدة أهداف؛ منها: استنباط عوامل النهضة والاستفادة منها في إعادة بناء الأمة. بعث الأمل في نفوس المسلمين، وحثهم على العلم النافع والعمل البناء؛ لتحقيق المدف. تنقية التاريخ الإسلامي وإبراز الوجه الحضاري فيه. - وعلى مدار سنوات عديدة كانت له إسهامات علمية ودعوية؛ ما بين محاضرات وكتبٍ ومقالاتٍ وتحليلاتٍ؛ عبر رحلاته الدعوية إلى شتى أنحاء العالم.

- صَدَرَ له حتى الآن ٣٩ كتابًا في التاريخ والفكر الإسلامي؛ هي:

أســـــوة للعالمين

(11) 235

أسوة للعالمين (من هو محمد ﷺ): الحائز على جائزة المركز الإسلامي لدعاة التوحيد والسُّنَّة عام ٢٠١٠م. (ماذا قدم المسلمون للعالم.. إسهامات المسلمين في الحضارة الإنسانية): الحائز على جائزة الدولة التقديرية (جائزة المجلس الأعلى للشئون الإسلامية) عام ٢٠٠٩م. (الرحمة في حياة الرسول ﷺ): الحائز على جائزة المركز الأول في مسابقة البرنامج العالمي للتعريف بنبي الرحمة على ٢٠٠٧م. المشترك الإنساني.. نظرية جديدة للتقارب بين الشعوب فن التعامل النبوي مع غير المسلمين قصة الأندلس من البداية إلى السقوط قصة تونس من البداية إلى ثورة ٢٠١١م قصة الإمام محمد بن عبد الوهاب عظم الشيعة.. نضال أم ضلال؟! قصة التتار من البداية إلى عين جالوت قصة الحروب الصليبية من البداية إلى عهد عماد الدين زنكى العلم وبناء الأمم – دراسة تأصيلية في بناء الدولة وتنميتها روائع الأوقاف في الحضارة الإسلامية أخلاق الحروب في السنة النبوية قصة العلوم الطبية في الحضارة الإسلامية فلسطين. واجبات الأمة وشهد شاهد من أهلها رحماء بينهم - قصة التكافل والإغاثة في الحضارة بين التاريخ والواقع - أربعة أجزاء وخُلق الإنسان ضعيفًا نقطة ومن أول السطر

#### أســــوة للعالمين



رمضان ونصر الأمة أمة لن تموت رسالة إلى شباب الأمة كيف تحافظ على صلاة الفجر كيف تحفظ القرآن الكريم القراءة منهج حياة المقاطعة.. فريضة شرعية وضرورة قومية أخى الطبيب قاطع أنت وفلسطبن فلسطين لن تضيع.. كيف؟ لسنا في زمان أبرهة إلا تنصر وه ﷺ التعذيب في سجون الحرية رمضان وبناء الأمة الحج ليس للحجاج فقط من يشتري الجنة أسلاك شائكة الفتنة الطائفية

- يقدم عدة برامج وحوارات على الفضائيات والإذاعات المختلفة؛ منها: اقرأ، الرسالة، الحوار، الناس، القدس، المستقبل، العربية، الجزيرة، الجزيرة مباشر، والسودان، وإذاعة أم القيوين، وإذاعة القرآن الكريم بفلسطين والأردن ولبنان والسودان والإمارات، وغيرها.

- له مئات المحاضرات والأشرطة الإسلامية؛ يتحدث فيها عن السيرة النبوية والصحابة، وتاريخ الأندلس، وقصة التتار، وغير ذلك.

وة للعالمين أسر





اشتر إصدارات المؤلف عبر شركة أقلام

- أسوة للعالمين (من هو محمد ﷺ): الحائز على جائزة المركز الإسلامي لدعاة التوحيد والسُنَّة عام ٢٠١٠م.
- ٢) (ماذا قدم المسلمون للعالم.. إسهامات المسلمين في الحضارة الإنسانية): الحائز على جائزة الدولة التقديرية (جائزة المجلس الأعلى للشئون الإسلامية) عام ٢٠٠٩م.
  - ۳) المشترك الإنساني.. نظرية جديدة للتقارب بين الشعوب
    - ٤) قصة الأندلس من البداية إلى السقوط
      - ف) قصة تونس من البداية إلى ثورة ٢٠١١ م
        - ٦) قصة الإمام محمد بن عبد الوهاب عُنه (٧) فن التعامل النبوي مع غير المسلمين
          - ۸) الشيعة.. نضال أم ضلال؟!
          - ٩) قصة التتار من البداية إلى عين جالوت
  - ١٠) قصة الحروب الصليبية من البداية إلى عهد عماد الدين زنكي
    - العلم وبناء الأمم.. دراسة تأصيلية في بناء الدولة وتنميتها
      - ۱۲) روائع الأوقاف في الحضارة الإسلامية
        - ۱۳) أخلاق الحروب في السنة النبوية
      - ١٤) قصة العلوم الطبية في الحضارة الإسلامية
        - فلسطين.. واجبات الأمة
          - (١٦) وشهد شاهد من أهلها

#### أســــوة للعالمين



١٧) رحماء بينهم.. قصة التكافل والإغاثة في الحضارة ۱۸) بين التاريخ والواقع – أربعة أجزاء ١٩) ونُحلق الإنسان ضعيفًا ۲۰) نقطة ومن أول السطر ۲۱) رمضان ونصر الأمة ٢٢) رسالة إلى شباب الأمة ٢٣) كيف تحافظ على صلاة الفجر ٢٤) كيف تحفظ القرآن الكريم ٢٥) القراءة منهج حياة ٢٦) لسنا في زمان أبرهة ٢٧) إلا تنصروه ﷺ ٢٨) التعذيب في سجون الحرية ٢٩) الحج ليس للحجاج فقط ۳۰) من يشتري الجنة ٣١) أسلاك شائكة ٣٢) الفتنة الطائفية

اتصل يصلك المنتج أينما كنت القاهرة محمول : ١١٦٥٠٠١١١ أو عبر موقعنا الإلكتروني www.aqlamonline.net

للنشر والتوزيع والترجمة (ش.م.م )

# المُسْرَقَ للجُالَمُ المُ

#### هذا الكتاب

تعريفًا برسول الله ﷺ وتقديرًا لدوره في هداية البشرية جمعاء، ورغبةً في نشر نوره وهديه على العالمين، وإنقاذ الغرب مما وقع فيه من الإساءة لأعظم إنسان جاء إلى الكون رسول الله ﷺ، قام المركز الإسلامي العام لدعاة التوحيد والسنة بمسجد العزيز بالله بإقامة المسابقة العالمية للتعريف برسول الله ﷺ تحت عنوان: (فلتعرف هذا النبي )، وقد تم الإعلان عن المسابقة والدعوة لها في جميع أنحاء العالم.

وقد بلغ عدد البحوث التي وصلت إلى مرحلة التصفيات النهائية لهذه المسابقة مائة وثمانين بحثًا بمختلف اللغات، وكان البحث الفائز بالمركز الأول، هو هذا البحث الذي بين أيديكم "أسوة للعالمين" (من هو محمد ﷺ ؟)، وقد حجبت الهيئة المنظمة للمسابقة الجائزة الثانية والثالثة؛ لأنها لم تجد بحثًا يرقى إلى مستوى بحثنا هذا ويكون تاليًا له.

إن هذا الكتاب هو محاولة من مؤلفه الدكتور راغب السرجاني للتعريف برسول الله صلى الله عما يستحق، وأن يجعل الناس جميعًا من المسلمين وغير المسلمين الشرقيين والغربيين يقتربون من شخصيته ، ويطلعون على عظمته ورحمته.

المركز الإسلامى العام لدعاة التوحيد والسنة



